
QUAND LE SUICIDE ASPIRE LES VIVANTS 
La trappe généalogique 

Par Joëlle Lanteri – Psychanalyste 
 
La question : 
 « Le suicide est-il un acte ? » ne relève pas du sens commun, pour lequel le suicide est 
évidemment un acte — et même un acte définitif. Le sens commun y voit une décision, parfois 
un chantage, parfois une mise en scène, surtout lorsqu’il s’agit d’une tentative. Ces 
qualificatifs, souvent repris jusque dans les milieux soignants, témoignent moins d’une analyse 
que d’un embarras : celui que provoque l’irruption d’un réel qui déborde toute compréhension 
immédiate. 
 
Freud avait déjà mis en évidence ce paradoxe fondamental : chez le suicidant, la mort n’est 
pas visée comme telle. Elle n’a pas de représentation inconsciente propre. Ce que le sujet fuit, 
ce n’est pas la vie, mais une persécution devenue insoutenable. La mort n’est pas désirée ; elle 
est convoquée comme issue. Cette distinction est essentielle, car elle déplace la question du 
suicide hors du registre moral ou décisionnel pour la situer dans celui de l’acte, au sens 
psychanalytique. 
 
Dans la clinique, le suicide ne fait pas seulement événement du côté de la mort. Il opère 
souvent une levée d’interdit. Non pas au sens religieux, mais au sens symbolique le plus 
fondamental : la vie cesse d’être tenue pour intransgressable. Là où, dans une lignée, quelque 
chose faisait loi — on ne sort pas de la vie — s’ouvre une brèche. La mort devient une issue 
pensable. Ce déplacement est majeur : il affecte durablement le rapport au manque, à 
l’épreuve, à la souffrance. 
 
Freud, dans Deuil et mélancolie, distingue soigneusement l’intention de l’acte (Tat). L’intention 
suicidaire, même intense, ne suffit pas à produire l’acte, car le moi est protégé par son 
investissement narcissique. Ce qui permet le franchissement, c’est le retournement du 
sadisme contre le moi lorsque l’objet haï a été introjecté. Dans la seconde topique, Freud 
radicalise encore son propos : le danger vient de la désintrication pulsionnelle. Lorsque la 
libido d’objet se transforme en libido du moi, la pulsion de mort se libère et peut s’acharner 
contre le sujet sous la forme d’un surmoi féroce. 
 
Mais Freud insiste sur un point décisif : le moi consent à s’abandonner. Il ne choisit pas la mort 
; il renonce à la lutte. Ce consentement n’est ni libre ni éclairé, car la mort n’a pas de 
représentation inconsciente. Ce qui pousse à mourir n’est pas l’attrait de la mort, mais 
l’angoisse devant une persécution interne devenue sans issue. Il s’agit d’un réflexe de fuite. 
 
Cliniquement, ce consentement peut devenir lisible bien au-delà du sujet lui-même. Lorsqu’un 
suicide survient dans une famille, il peut laisser derrière lui une trace silencieuse mais active : 
une sorte de permis de mourir. Non pas une injonction explicite, ni un modèle conscient, mais 
une solution qui a déjà eu lieu. Dès lors, la vie cesse d’aller de soi. Toute épreuve ultérieure 
peut être vécue non plus comme une traversée, mais comme une limite de trop. 
 
C’est ici que la dimension transgénérationnelle devient incontournable. René Kaës a montré 
combien certains événements non symbolisés se transmettent comme des objets psychiques 



bruts, sous forme de pactes silencieux, de trous dans la transmission ou de zones d’ombre 
actives. Anne Ancelin Schützenberger a décrit ces loyautés invisibles par lesquelles un sujet 
peut rester fidèle non à une personne, mais à une faille. Le suicide peut ainsi fonctionner 
comme une trappe généalogique : non parce qu’il appellerait l’imitation directe, mais parce 
qu’il attaque le lieu même où le sens résistait à l’épreuve. 
 
Lacan permet d’en préciser la logique. En articulant la séparation au désir de l’Autre, il montre 
que le sujet peut, face à l’énigme insoutenable de ce désir, tenter de s’offrir lui-même comme 
objet. Le corps devient alors utilisable. Le sacrifice n’est pas héroïque ; il est une tentative 
désespérée de mettre fin à la béance, à l’angoisse, à la persécution. 
 
Dans la théorie lacanienne de l’acte, le suicide se situe rarement du côté de l’acte éclairé. Il 
relève le plus souvent soit de l’acting out, monstration adressée à l’Autre, appel à une 
interprétation, soit du passage à l’acte, où le sujet, identifié à l’objet, sort littéralement de la 
scène. Dans ce dernier cas, le sujet est aboli comme sujet du signifiant. L’acte ne dit rien : il 
efface. 
 
Les exemples cliniques montrent avec une précision implacable comment cette logique peut 
se transmettre. Une phrase maternelle — « elle n’aurait pas dû vivre » — peut devenir un 
véritable opérateur de destin lorsqu’elle s’inscrit à la place de l’enfant dans le désir de l’Autre. 
Ce n’est pas la phrase en elle-même qui est mortifère, mais son équivoque, son impossibilité 
à être symbolisée, qui la transforme en malédiction agissante. Ce qui se transmet n’est pas une 
idée, mais une place. L’objet de l’acte est alors un objet de langage incarné dans le réel. 
 
Lorsque cette désacralisation de la vie n’est pas reprise dans le travail de pensée, elle rend le 
sujet particulièrement vulnérable aux discours totalisants. C’est à cet endroit que les logiques 
sectaires trouvent prise. Là où le symbolique est troué, là où la vie ne se soutient plus d’elle-
même, un sens absolu peut venir se substituer à la faille. Les suicides collectifs en constituent 
la forme extrême : la mort y est re-sacralisée comme passage, purification ou fidélité. L’acte 
devient rituel, et le sujet disparaît d’autant plus aisément que le groupe lui fournit une scène 
où la cause est déjà donnée, déjà nommée, déjà idéalisée. 
 
L’enjeu clinique est alors majeur. Il ne s’agit ni de moraliser ni de condamner, mais de restituer 
un interdit là où il a été levé, de transformer la trappe en lieu de pensée. Mettre des mots là 
où le suicide a fait trou, c’est empêcher qu’il continue d’aspirer les vivants. C’est permettre que 
la vie redevienne ce qu’elle n’aurait jamais dû cesser d’être : non une évidence, mais une 
traversée. 
 
Conclusion – Responsabilité éthique des cliniciens 
Travailler cliniquement avec le suicide engage une responsabilité particulière. Non celle de 
prévenir à tout prix, ni celle de produire des protocoles rassurants, mais celle de ne pas se 
dérober devant ce que l’acte a fait au symbolique. 
 
Le clinicien ne rencontre jamais un suicide isolé. Il rencontre un sujet pris dans une histoire, 
une filiation, un langage — parfois dans une lignée où la vie a cessé d’aller de soi. Minimiser 
l’acte, le rabattre sur l’intention, le qualifier de chantage ou de comédie, c’est risquer de 
devenir complice d’un déni qui prolonge la violence de l’acte lui-même. À l’inverse, l’idéaliser 



ou le traiter comme une décision souveraine revient à entériner la levée d’interdit qu’il a 
produite. 
 
La tâche du clinicien est plus inconfortable : tenir la limite là où elle a cédé. Cela suppose d’oser 
nommer ce qui s’est joué, de ne pas fuir la dimension transgénérationnelle, de repérer les 
effets de contagion symbolique — ce permis de mourir qui peut circuler silencieusement — et 
d’en faire un objet de travail, non un tabou. 
 
Dans les situations où l’acte a aboli le sujet, le temps est décisif. Plus l’on attend pour parler de 
l’acte, plus il se fige comme destin. Lorsque le clinicien accepte de s’y confronter, sans hâte 
mais sans esquive, il peut parfois permettre le retour d’un sujet là où il n’y avait plus qu’un 
corps, un silence ou une répétition aveugle. 
 
Cette responsabilité est aussi collective. Les institutions de soin ne sont pas à l’abri de leurs 
idéaux. Lorsqu’elles imposent une norme — celle du lien, de la maternité, de la résilience — 
sans entendre la violence subjective qu’elle peut recouvrir, elles risquent de précipiter ce 
qu’elles croient prévenir. Tenir une position éthique, c’est accepter que la vie ne se soutienne 
pas toujours de l’idéal, mais du travail du manque et de la parole. 
 
Enfin, face aux discours totalisants qui promettent un sens là où il s’est effondré, le clinicien a 
un rôle singulier : ne pas remplacer une croyance par une autre, mais ouvrir un espace où le 
sujet peut à nouveau douter, parler, hésiter, vivre avec l’incomplétude. C’est souvent à ce prix 
que la mort cesse d’être une solution, et que la vie retrouve, non une sacralité naïve, mais sa 
capacité à résister à l’épreuve. 


