

# Histoire du christianisme

L'histoire du christianisme commence au 1<sup>er</sup> siècle au sein de la diaspora juive après la crucifixion de Jésus de Nazareth, dont la date probable se situe vers l'année 30. Les premières communautés, qui ne se définissent pas encore comme chrétiennes, sont fondées par plusieurs disciples de Jésus, en particulier dans les villes de Rome, Éphèse, Antioche, Alexandrie mais aussi en Perse et en Éthiopie. Quand il devient une religion admise puis la religion officielle de l'Empire romain au 1ve siècle, les premiers conciles définissent peu à peu un ensemble de dogmes. Mais les christologies déclarées hérétiques dans l'Empire ne disparaissent pas pour autant. Parmi elles, l'arianisme et le nestorianisme perdurent pendant plusieurs siècles.

Au  $v_{II}^e$  siècle, le passage d'une grande partie des chrétiens du Moyen-Orient et d'Espagne sous domination musulmane modifie le paysage du christianisme. Au  $v_{III}^e$  siècle la <u>querelle des images</u> puis le débat sur le <u>Saint-Esprit</u> donnent lieu à de nouvelles controverses qui, ajoutées aux rivalités politiques, aboutissent à la séparation des Églises d'Orient et d'Occident.



Pain et poisson (symboles <u>paléochrétiens</u>), Catacombe de Saint-Calixte, Rome.

Le christianisme européen, parvenu à son apogée, s'étend jusqu'en Amérique à partir du xvie siècle, au moment même où il se fractionne de nouveau, cette fois en raison de la <u>Réforme protestante</u>. Les <u>guerres de religion</u> qui s'ensuivent mettront plusieurs siècles à s'estomper au profit d'une rivalité plus feutrée, puis d'une recherche d'unité et de tentatives d'œcuménisme.

Les trois grandes confessions chrétiennes, le <u>catholicisme</u>, l'<u>orthodoxie</u> et le <u>protestantisme</u>, regroupent au  $xxi^e$  siècle près de 2 milliards et demi de fidèles répartis sur tous les continents.

# Historiographie

Longtemps, dresser l'histoire du christianisme fut une entreprise difficile. En effet, elle était cantonnée dans l'apologie de l'Église dominante dans le contexte géopolitique où se situait le candidat historien. Par exemple, des ouvrages fondamentaux comme *Oriens Christianus* de Michel Le Quien ou l'*Encyclopédie catholique* de Charles George Herbermann utilisent le mot « *catholique* » dans le sens actuel du terme pour désigner toute l'église des cinq premiers patriarcats d'avant 1054 faisant ainsi apparaître l'Église de Rome comme seule héritière légitime de l'église primitive<sup>2</sup>; les auteurs grecs, russes, des Balkans, du Caucase ou du Proche-Orient en font de même avec les églises orthodoxes. Depuis Walter Bauer<sup>3</sup>, on admet qu'aucune unité doctrinale n'existait dans le christianisme ancien ; et depuis Adolf von Harnack<sup>4</sup>, que le dogme cause le schisme et que l'hérésie et l'orthodoxie font système. Ainsi, l'histoire du christianisme est une longue suite de fractures mais, si son élaboration a souvent relevé de la justification anachronique a posteriori (sans rapport avec une stricte recherche de la restitution de faits), la méthode historique scientifique et l'évolution de disciplines telles que les sciences des religions, permettent désormais d'en cerner les vicissitudes et d'éclairer les enjeux qui ont présidé à son développement.



L'Ichtus (du grec ancien  $i\chi\theta\dot{\nu}\varsigma$  /  $ikhth\dot{\nu}s$  « poisson ») est un symbole chrétien utilisé du i<sup>er</sup> siècle au  $i\nu^e$  siècle.

La question des <u>racines juives du christianisme</u> est problématique en soi, selon qu'on se réfère à la <u>théologie dogmatique</u> de telle ou telle Église ou bien aux diverses écoles d'historiens<sup>5</sup>. Les <u>Pères de l'Église</u> fondent leurs réflexions sur les textes de la Bible, regardés comme un ensemble cohérent dont les différentes parties se complètent. À l'inverse, les chercheurs biblistes contemporains les regardent comme des textes indépendants <u>N 1</u>. Durant plusieurs siècles, l'alternance des opinions et des doctrines <u>6</u> amène les théologiens à définir avec une précision de plus en plus fine le dogme de l'Église.

Pour l'antiquité tardive, l'historiographie occidentale 7.8, héritière de Hieronymus Wolf, préfère envisager l'affirmation d'un christianisme spécifiquement occidental en tant que « nouvelle civilisation » née sous l'impulsion des Francs, comme « synthèse entre la civilisation romaine et celle des Barbares », et dont la forme particulière deviendra le catholicisme romain par opposition au christianisme byzantin décrit comme un christianisme oriental plus ou moins dissident, décadent ou déviant. Mais pour l'historiographie des pays orthodoxes , c'est l'ensemble du monde romain puis « barbare » qui, au fil des sept premiers conciles, a été orthodoxe (« Pentarchie »), avant que les suites du schisme de 1054, et notamment les innovations de l'église de Rome au fil de ses 14 conciles ultérieurs (Filioque, purgatoire, primauté de Pierre, autorité temporelle des papes, célibat des prêtres, inquisition et bien d'autres nouveautés doctrinales ou canoniques) fassent naître, non pas une nouvelle civilisation, mais simplement une église séparée ; quant aux églises restées « orthodoxes » (patriarcats de Jérusalem, Alexandrie, Antioche et Constantinople, puis ceux apparus ensuite), elles n'ont rien de spécifiquement « oriental » dans cette vision, mais sont la continuation après 1054 de l'église du premier millénaire, de sa doctrine et de ses pratiques.

# Christianisme des premiers temps

### Premiers disciples et premiers chrétiens

La rencontre de <u>Jésus de Nazareth</u> avec ses premiers disciples est située par le <u>Nouveau Testament</u> au bord du <u>lac de Tibériade</u>. Ses rives abritent à cette époque des villages de pêcheurs où se déroulent de nombreux épisodes de la vie de <u>Jésus</u>, rapportés dans les <u>Évangiles</u>: la pêche miraculeuse (Lc 5, 1-11), la tempête apaisée (Lc 8, 12-25) et la dernière apparition aux disciples (Jn 21, 1s). Les quatre premiers apôtres nommés par l'<u>Évangile de Marc</u> sont des pêcheurs: André et son frère Simon-Pierre, ainsi que Jacques et son frère Jean, tous deux fils de <u>Zébédée</u>.

André, Simon-Pierre, <u>Philippe</u>, <u>Nathanaël</u> semblent venir de l'entourage de <u>Jean le Baptiste</u>(Jn 1, 35-51)<sup>10</sup>. Jésus a une trentaine d'années lorsqu'il se joint aux disciples du Baptiste . Il exerce son ministère essentiellement en <u>Galilée</u>, où il pratique guérisons et exorcismes pendant un ou deux ans .

La première communauté chrétienne est constituée par les premiers juifs de Jérusalem qui ont reconnu le Messie en Jésus de Nazareth, puis par leurs successeurs au-delà de la ville sainte. Elle est dirigée d'abord par Pierre jusqu'en 44 puis par Jacques le Juste, « frère du Seigneur », jusqu'en 62 12.

Les premières prédications se fondent sur une proclamation de foi : Jésus est le Messie, le <u>Fils de Dieu</u> ; il est <u>ressuscité</u>, et celui qui parle en rend témoignage personnellement ; il appelle à la conversion.

Le mot « chrétien » n'est pas utilisé par les disciples de Jésus pour parler d'eux ; ceux-ci sont habituellement appelés les « <u>Galiléens</u> »  $\frac{13}{1}$ . Les <u>Actes des Apôtres</u> indiquent que le nom de « chrétien », dérivé de « Christ », fut attribué aux disciples de Jésus de Nazareth à <u>Antioche N²</u>, qui était à l'époque une ville de langue grecque. Les deux autres références les plus anciennes connues pour le terme « christianisme » se trouvent pourtant au  $t^{er}$  siècle : d'abord dans une citation de Tacite relatant les lendemains de l'incendie de Rome en 64  $\frac{14}{1}$ , puis, dans la lettre d'Ignace d'Antioche aux Magnésiens à la fin du  $t^{er}$  siècle  $\frac{15}{1}$ .

# Controverses théologiques du 1er au 111e siècle

Le christianisme est marqué par des controverses théologiques du 1<sup>er</sup> au 1v<sup>e</sup> siècle <sup>16</sup> au Proche-Orient.

#### Création du canon biblique

L'Apôtre Paul joue un rôle important dans le développement du christianisme. Sous le nom de Saül, ce Juif originaire de Tarse aurait d'abord persécuté le mouvement de Jésus et ensuite connu une spectaculaire conversion après que le Christ lui fut apparu sur le chemin de Damas. Il consacre le reste de son existence au prosélytisme. Dans un premier temps, l'enseignement de Jésus n'est diffusé qu'au sein de la communauté juive, puis, à la suite de difficultés avec les responsables des synagogues, l'enseignement s'oriente vers les non-juifs, les païens, aussi appelés les « Gentils ». Parmi ceux-ci, il en est, nombreux, sensibles à la voie du judaïsme, on les appelle les « craignant-Dieu », mais qui ne franchissent pas, pour la plupart, le pas de la conversion, en particulier celui de la circoncision 17. La question est débattue lors d'une réunion qui se tient à Jérusalem vers l'an 50 appelée rétrospectivement « concile de Jérusalem ». Il y est entériné que les prosélytes « chrétiens » n'auront pas à passer d'abord par une conversion au judaïsme.

Une grande partie de cette littérature se fait sous forme d' $\underline{\acute{E}p\^{t}res}$  qui sont de courts traités de caractère moral ou philosophique, dont les auteurs ne sont pas toujours assurés  $\frac{18}{}$ .

#### Premiers théologiens

Les sources contemporaines concernant cette période sont peu nombreuses. Les <u>Actes des Apôtres</u> (datés des années 80-90) se veulent l'histoire du mouvement au cours des premières années après la mort du Christ. Leur pertinence est toutefois remise en cause par les historiens, notamment à propos de l'« incompatibilité de la figure du Paul des Actes avec celle qui se dégage de ses lettres » 19, ce qui les rend difficilement exploitables. En effet, les lettres de <u>Paul de Tarse</u> (datées des années 50) sont les plus anciens documents du christianisme. Elles fournissent des indications sur les tendances qui parcourent le mouvement à ses débuts et ne correspondent pas toujours à la description qu'en donnent les Actes

Les premiers chrétiens ne sont pas perçus en <u>Judée</u> autrement que comme une des nombreuses <u>sectes</u> au sein du <u>judaïsme</u>, dont les plus importantes sont les pharisiens, les sadducéens, les zélotes et les esséniens.

Les <u>Actes des Apôtres</u> et les lettres de Paul laissent entrevoir des dissensions au sein de la première communauté de Jérusalem, notamment entre deux courants : les « héllénistes » et les « hébreux » (issus de Palestine)

Pour la période qui suit la disparition des apôtres, les <u>Pères de l'Église</u> constituent une source dont on doit avoir une approche critique 20. C'est le début de la littérature <u>patristique</u> (90-160 après. J.-C.). Ces textes, de caractère non canonique dénommés souvent, les Pères Apostoliques se préoccupent avant tout d'instruction et de prédication, et non pas de reconstitution historique 21.

- la Première épître de Clément (fin du premier siècle)
- la Didachè ou Enseignement des Apôtres (à la charnière des premier et second siècle)
- les lettres d'Ignace d'Antioche (Début du second siècle)
- la Seconde épître de Clément (milieu du second siècle)
- lettre aux Philippiens de Polycarpe (même période)
- Le Martyre de Polycarpe
- l'<u>Épître de Barnabé</u> (première moitié du second siècle)

Face à la concurrence, aux courants centrifuges, mais aussi au scepticisme païen, le christianisme développe une littérature apologétique :

- face aux Juifs. <u>Justin de Naplouse</u> (première moitié du « siècle) écrit le *Dialogue avec Triphon* Une lecture chrétienne de l'Ancien Testament y voit l'annonce de la venue du Christ.
- face aux païens. Ceux-ci, (par exemple <u>Celse</u>) méprisent le christianisme. C'est à nouveau <u>Justin Martyr</u>, ex-philosophe païen, qui veut montrer qu'on peut concilier le <u>platonisme</u> avec le christianisme. Il soutient qu'une parcelle de la Révélation (la semence du Logos) est également présente chez les philosophes païens. <u>Tatien</u> est son disciple .Un peu plus tard, vers la fin du second siècle, <u>Théophile d'Antioche</u> et Athénagore, et plus tard, <u>Lactance</u> (fin du quatrième siècle) et <u>Eusèbe de Césarée</u> (début du quatrième siècle) développeront les mêmes thèmes.
- « contre les hérésies » (par exemple l'ouvrage d'Irénée de Lyon contre les gnostiques, les ouvrages d'Hippolyte de Rome<sup>N 3</sup>, qui écrit, outre la Réfutation de toutes les hérésies (en), un ouvrage décrivant la liturgie chrétienne, dénommé *Tradition apostolique*, etc.)

<u>Irénée de Lyon</u>, dans son *Contre les hérésies*, s'attaque aux gnostiques. Il leur oppose l'unité de l'Ancien et du Nouveau Testament ainsi qu'une vision optimiste de la chute d'Adam et Ève, rachetée par le sacrifice du Christ.

Origène pose les fondements de l'herméneutique chrétienne en définissant le premier, selon Henri de Lubac<sup>23</sup>, la théorie des quatre sens, et la Lectio divina, qui sont par la suite largement développés pendant tout le Moyen Âge, surtout au xII<sup>e</sup> siècle, et dans les débuts de la Renaissance.

# La question gnostique

Les premiers siècles du christianisme sont une période de développement théologique, passant au crible du rationalisme grec certaines notions en vue de les éclaircir. Si l'on s'en tient à Irénée de Lyon, le gnosticisme est un terme générique désignant une série de courants de pensée, qui, entre 80 et 150, développent une conception ésotérique du christianisme. Selon ces courants, une connaissance est réservée à des élus au sujet de la nature du Mal et des moyens d'y échapper. Les gnostiques sont dualistes ; pour eux le monde matériel est étranger à Dieu et a été créé par des puissances inférieures. Ces croyances s'accompagnent de tendances soit à l'ascétisme, soit à la débauche, qui reflètent toutes deux un même mépris du monde matériel. Bien que l'idée de rédemption reste centrale, le rédempteur n'est pas nécessairement le Christ, vu leur répugnance du monde matériel. Quelques-unes enseignent que le Christ est un pur esprit et que son incarnation est une illusion optique et une apparence (en grec dokèsis) ; on nomme ce courant docétisme (n'e siècle). La rédemption est réservée aux élus en qui réside une étincelle divine. Une des doctrines les plus populaires est le dualisme de Marcion (n'e siècle), qui distingue le Dieu des juifs du Père de Jésus, et rejette donc l'Ancien Testament. Un autre groupe dissident se forme autour de Montanus au n'e siècle. Originaire de Phrygie, Montanus affirmait que le Paraclet s'exprimait à travers lui. Le montanisme connaîtra un certain succès en Asie Mineure.

Ces doctrines créent le débat dans les communautés chrétiennes et incitent à l'approfondissement théologique par ceux que l'on qualifiera ensuite de <u>Pères de</u> l'Église à s'opposer à ces tendances et à élaborer des réfutations de ces doctrines. Ils s'y prennent de plusieurs manières :

- en insistant, comme <u>Ignace d'Antioche</u>, sur le rôle de l'évêque, représentant de Dieu sur la terre en vertu de la <u>succession</u> <u>apostolique</u>; on crée donc un pouvoir ecclésiastique. S'est ainsi développé la notion de hiérarchie cléricale qui se déploie dans certaines régions au cours du <sub>II</sub>e siècle, de même que celle de <u>Iaïcat</u>, regroupement ceux faisant simplement partie du Peuple de Dieu (*Iaos toû Theoû*)<sup>24</sup>.
- en élaborant un <u>Canon</u> du Nouveau Testament, c'est-à-dire un corpus de textes faisant autorité. Concernant les évangiles, on finira par s'accorder sur quatre textes : les trois <u>Évangiles synoptiques</u> (<u>Matthieu</u>, <u>Marc</u> et <u>Luc</u>) et celui de <u>Jean</u>, fermement défendu par <u>Irénée</u> de Lyon. Les Valentiniens en reconnaissent d'autres, comme l'<u>Évangile</u> selon Thomas.
- en élaborant, au cours des conciles, un « symbole de la foi », c'est-à-dire un court texte, qui résume ce qu'il convient de croire 4, et permet de construire une orthodoxie en démarcation d'avec l'hétérodoxie (Irénée de Lyon et Tertullien).

# Antiquité tardive

#### Les institutions ecclésiales

Au début du  $v^e$  siècle, les chrétiens sont peu nombreux et réunis en communautés diffuses. Les communautés chrétiennes prennent le nom d'« Églises » (du grec Ekklèsia = assemblée). Ils ne sont réellement organisés qu'au Moyen-Orient :

« Quatre secteurs ont un épiscopat nombreux, ce qui suppose a priori une christianisation plus avancée : l'Asie Mineure, avec 98 à 102 évêques, le bloc Syrie-Palestine, avec 75 évêques, l'Égypte, avec entre 70 et 100 évêques, et tout en haut l'Afrique du Nord, qui compte alors entre 200 et 250 évêques.( $\underline{\text{Yves}}$   $\underline{\text{Modéran}}^{25}$ ) »

Ce terme « église » ne s'applique aux bâtiments qu'à compter du  ${\rm III}^e$  siècle de l'ère commune. Ces communautés, dans les zones où les chrétiens sont nombreux, sont dotées d'un conseil, avec à sa tête un « <u>évêque</u> » (du grec *épiskopos* = surveillant) ou « <u>presbytre</u> » (du grec « presbyteros » = ancien). Le premier terme finira par l'emporter. Il est assisté de <u>diacres</u>. Les fidèles se réunissent, d'abord dans des maisons particulières, puis dans des maisons spécialement aménagées (dont il subsiste un exemple connu du  ${\rm III}^e$  siècle à <u>Doura Europos</u>, où une pièce sert de lieu de réunion et une autre de <u>baptistère</u>).



Bague en argent avec chrisme trouvée dans un cimetière chrétien romain tardif du IVe siècle à Tongres (Belgique), l'une des plus anciennes preuves d'une communauté chrétienne dans le Benelux, <u>Musée gallo-romain de Tongres</u>

# Statut de l'empereur

De Constantin à Justinien, il est le « président de l'Église » 26.

Sa position dans l'Église est clairement définie par <u>Paul Veyne<sup>27</sup></u>. Entre le moment où <u>Byzance</u> change pour devenir <u>Constantinople</u>, sa personne acquiert un caractère sacré<sup>28</sup> et equis <u>Constantin I<sup>er</sup></u> il est « égal aux apôtres » (*isapostolos*). Il n'est pas prêtre, mais pourtant, comme le prêtre, il pénètre dans le Saint des Saints, derrière l'<u>iconostase</u>, et communie sous les deux espèces.

L'empereur fait respecter les lois de l'Église ; les codes de <u>Théodose II</u> et de <u>Justinien</u> intègrent les lois de l'Église au droit civil, y compris la <u>dogmatique</u>. Quand le besoin s'en fait sentir, c'est lui qui convoque les conciles œcuméniques. En principe le patriarche, comme chef de l'Église, est lui aussi l'émanation de Dieu. Dans la pratique, l'empereur nomme le patriarche comme bon lui semble, même si en théorie il choisit parmi une liste qui lui est présentée. Le patriarche choisi peut même être un laïc, comme <u>Photios I<sup>er</sup> de Constantinople</u>, qui reçoit en catastrophe tous les ordres. Au cours des premiers siècles de l'empire, l'empereur intervient dans des questions de dogme. Cet interventionnisme culminera au cours de la <u>crise iconoclaste</u> (voir ci-dessous). Par la suite s'instaure un équilibre fragile entre l'empereur et le patriarche. Il doit en théorie régner entre eux une harmonie (telle que la définit l'« <u>Epanagoge</u> » de <u>Basile I<sup>er</sup></u> en vue du bien-être de l'État et de l'Église. L'empereur peut difficilement franchir certaines barrières morales. On peut en donner pour exemple le quatrième mariage de <u>Léon VI</u>, qui fait scandale. Le patriarche Nicolas Mystikos refuse alors à l'empereur l'entrée de <u>Sainte-Sophie</u>. Bien qu'il ait forcé le patriarche à abdiquer, <u>Léon devra faire pénitence</u>. Au cours des derniers siècles de l'Empire, les souverains qui veulent se rapprocher de Rome (voir ci-dessous) se heurtent à l'opposition de l'Église.

Les Byzantins voyaient dans leur empire l'image du royaume céleste et dans leur empereur l'image du souverain céleste. Il est le « lieutenant de Dieu », et c'est de Lui qu'il tient son pouvoir (« *Deo gratia* »). Le couronnement à <u>Sainte-Sophie</u> par le patriarche de <u>Constantinople</u> symbolise cette sanction divine. Même dans les cas d'usurpation les plus manifestes, le patriarche ne l'a jamais refusée. Cette conception a pour conséquence que l'empereur est le seul souverain légal de la cité terrestre. C'est au nom de cette conception que les empereurs byzantins ont toujours farouchement considéré tout autre souverain chrétien comme leur subordonné. Au xiv<sup>e</sup> siècle, lorsque l'Empire va vers sa fin, le patriarche de Constantinople rappelle au <u>grand-duc de Moscou</u>, qui ne se considère plus comme soumis à l'empereur, qu'« unique est l'empereur universel ».

### Métropolites et papes

Si, théoriquement, tous les évêques sont sur le même pied, certains acquièrent progressivement plus d'importance du fait de l'importance des premiers titulaires du siège : ce poids n'est pas nécessairement lié à la place du diocèse dans la structure administrative de l'Empire romain. Au sommet de cette hiérarchie se trouvent cinq sièges qu'on appellera les patriarcats à partir de Justinien et que Justinien II organisera, au concile in Trullo, en « Pentarchie ».

En Occident, la direction des premières communautés chrétiennes de Rome est longtemps de type synodal et la prééminence de l'évêque de Rome n'est que très progressive ; si, vers 220, l'évêque romain présente pour la première fois « un visage quelque peu consistant » en la personne de <u>Calixte I<sup>er30</sup></u>, il ne prend de l'importance qu'à partir de la fin du Iv<sup>e</sup> siècle avec <u>Léon I<sup>er</sup></u>. Une partie des pouvoirs dont jouit l'évêque de Rome de nos jours en Occident n'est acquis qu'au Ix<sup>e</sup> siècle sous <u>Charlemagne</u>, avec <u>Léon III</u> en 800 at primauté d'honneur se transforme en primauté juridictionnelle pour la partie occidentale de l'empire.

Le patriarche romain <u>Léon I<sup>er</sup></u> s'opposera au canon 28 du <u>concile de Chalcédoine</u> (451) qui fait de Rome le second siège de l'Église à l'égale de Constantinople. Ces prétentions du pape de Rome seront mal acceptées par les Églises d'Orient, surtout quand il interviendra en matière doctrinale.

En Orient, le <u>concile de Nicée</u> (325) reconnaît deux grands sièges : <u>Antioche et Alexandrie</u>, ainsi qu'avec quelques restrictions à Jérusalem. Le <u>concile de Constantinople</u> (381), et surtout le <u>concile de Chalcédoine</u> (451), accordent à <u>Constantinople</u> les mêmes privilèges qu'à <u>Rome</u>, ainsi que la deuxième place après celle-ci. Des conflits entre patriarcats seront pour beaucoup dans les controverses qui déchireront l'Église.



La <u>Pentarchie</u> (non reconnue par l'<u>Église de Rome</u>) instituée au <sub>VII</sub>e <u>siècle</u> par <u>Justinien</u> <u>II</u> et le <u>concile in Trullo</u> : Rome, <u>Constantinople</u>, <u>Antioche</u>, <u>Jérusalem</u> et Alexandrie.

À côté des cinq grands sièges, se constitueront en dehors des frontières de l'Empire romain, des Églises nationales, « <u>autocéphales</u> » (Arménie, Géorgie, Perse).

## Construction d'un système théologique

L'Église ancienne peut se définir comme « les enfances du christianisme » selon le mot d'<u>André Trocmé</u>  $\frac{32}{3}$ , c'est-à-dire avant l'instauration d'un christianisme d'État dont le « président » serait l'empereur de Constantinople  $\frac{33}{3}$ .

Auparavant, le <u>débat christologique</u> est la règle  $\frac{34}{}$ . Aucune centralité susceptible de régulation n'existe alors  $\frac{35}{}$ . Chaque évêque est maître chez soi, surtout dans les grandes communautés.

Aux  $v^e$  et  $v^e$  siècles, les débats théologiques sont d'autant plus violents qu'ils illustrent les rivalités entre les grandes métropoles religieuses de la partie orientale de l'Empire romain : Alexandrie, Antioche et Constantinople.

En 313, l'édit de Milan proclame la liberté de culte et prévoit de rendre aux chrétiens les biens qui leur avaient été confisqués pendant la grande persécution de Dioclétien. Sollicité par les évêques africains sur la querelle donastique, Constantin organise en 313 (ou 314) le premier concile pour que les évêques décident entre eux. Il convoque et préside le concile de Nicée (325), qui reconnaît le Jésus comme Dieu et homme à l'unanimité. L'arianisme y est condamné, mais reste diffusé dans les royaumes barbares jusqu'à leur conversion à l'« orthodoxie »<sup>3</sup>, achevée au v<sub>II</sub>e siècle.

Le pélagianisme, condamné par le concile d'Éphèse en 431 et combattu par <u>Augustin d'Hippone</u>, influence lui aussi durablement les débats : cette doctrine, qui exalte la liberté humaine face au rôle de la grâce (religion chrétienne), est au cœur de la controverse janséniste au xvıı<sup>e</sup> siècle.

# Controverses christologiques pré-chalcédoniennes



Le <u>Sarcophage dogmatique</u> (v. 330) contient la plus ancienne représentation de la <u>Trinité</u>, sous les traits des <u>trois</u> personnes similaires.

Avec l'accès du culte chrétien aux cultes reconnus de l'Empire, le pouvoir politique prend l'initiative de réunir des <u>conciles œcuméniques</u> pour trancher les différends. Le premier est le <u>concile de Nicée</u>, qui condamne l'<u>arianisme</u> en 325 et formalise la <u>doctrine de la Trinité</u> dans le <u>symbole de Nicée-Constantinople</u>.

Les controverses du v<sup>e</sup> siècle portent davantage sur la question de l'incarnation : la personne de Jésus-Christ était-elle unique, en deux natures (divine et humaine), ou bien y avait-il en lui deux « personnes » distinctes,

l'homme Jésus, d'une part, le Verbe divin d'autre part, ou encore cette divinité s'est elle manifestée une fois adulte, au moment de son <u>baptême</u> par <u>Jean le Baptiste</u> ? Le <u>concile d'Éphèse</u> proclame en <u>431</u> que le Christ n'a qu'une seule nature et qu'elle est divine, cette dernière ayant absorbé sa nature humaine. En <u>451</u>, le <u>concile de Chalcédoine</u> proclame l'unique personne du Christ, de nature à la fois divine et humaine.

Mais les christologies déclarées hérétiques dans l'Empire ne disparaissent pas pour autant. Au sein même de l'Empire, l'arianisme se diffuse largement auprès des peuples fédérés et eut une influence importante en Europe jusqu'au  $v_1^e$  siècle ; puis l'ajout du  $\underline{Filioque}$  au symbole de Nicée donne lieu à de nouvelles controverses.

Les conclusions du concile de Chalcédoine sont également rejetées par certaines églises d'Orient. Églises « préchalcédoniennes » est l'expression dont leurs ennemis désignèrent les églises des deux et trois conciles 37. À leurs yeux, après les conciles, elles auraient dû disparaître. En fait, ces églises sont post-concilaires en ce sens qu'elles marquèrent leur désaccord vis-à-vis des conclusions des troisième et quatrième conciles d'où le nom que les historiens leur donnent : Églises des deux conciles, Églises des trois conciles pour les distinguer des églises « orthodoxes », c'est-à-dire des 7 conciles (dont Rome faisait alors partie). C'est une façon de les déclarer hérétiques et de masquer le caractère foisonnant des christologies de l'époque 38.



Les principales divergences christologiques, d'après  $\underline{\text{Eliade}}^{36}$ .



Marie est proclamée « Mère de Dieu » (MP OY) par le concile d'Éphèse (431).

Mosaïque de Sainte-Sophie de Constantinople.

# Divisions et conquête musulmane

Jusqu'aux <u>conquêtes arabes</u>, la politique impériale variera entre la répression à l'égard des adversaires des thèses chalcédoniennes et diverses tentatives d'accommodement théologique, comme l'hénotique. Sous l'empereur <u>Justinien</u>, la répression des <u>monophysites</u> aboutit à la constitution d'Églises <u>nonchalcédoniennes</u> dite aussi « <u>des trois conciles</u> », avec une hiérarchie parallèle à celle de l'Église officielle : l'Église syriaque orthodoxe, dite aussi Église jacobite en Syrie, l'Église copte orthodoxe en Égypte, qui comprennent la majorité des fidèles, ou encore l'Église apostolique arménienne. Subsiste toutefois une Église chalcédonienne, dite « <u>melkite</u> » (du syriaque <u>melek</u>, « roi »).

Au début du vir siècle, le christianisme au Proche-Orient reste donc profondément divisé entre chalcédoniens, monophysites et nestoriens <sup>39</sup> quand la région est conquise par l'empire Perse à partir de 611 (l'Égypte en 618) <sup>40</sup>. Les Églises monophysites sont alors privilégiées par rapport aux chalcédoniens, vus comme alliés de l'Empire Byzantin. Après la reconquête byzantine (de 622 à 630), les divergences s'étant exacerbées, le patriarche Serge I<sup>er</sup> de Constantinople tente encore de mettre fin à la controverse du monophysisme qui divise toujours la chrétienté en contournant la question de la « nature » du Christ et propose le monothélisme (du grec du grec monos, « seul » et thelein, « vouloir ») qui professe la seule volonté divine « seule volonté du Christ incarné » <sup>41</sup>. Le monoénergisme proposé comme tentative de conciliation des doctrines est bientôt imposé aux monophysites par de nouvelles persécutions <sup>42</sup>.

C'est alors qu'apparaît une nouvelle religion monothéiste, l'islam, dans les tribus arabes du Hidjaz<sup>43</sup>, qui bientôt entament une guerre de conquête en direction de la Syrie, la Palestine et l'Égypte<sup>44</sup>. Entre 631 et 643, trois des centres du christianisme oriental (Alexandrie, Antioche et Jérusalem) tombent aux mains des musulmans<sup>44</sup>. Les Byzantins pratiquent une politique de la terre brûlée et laissent derrière eux une très mauvaise image<sup>45</sup>. La vie chrétienne continue dans les régions conquises, avec le statut de dhimmis (« protégés »), mais seules Constantinople et Rome gardent leur liberté politique.

Le concile œcuménique de Constantinople de 680 condamne le monothélisme et confesse la pleine humanité du Christ en lui reconnaissant une volonté humaine, faillible (colère face aux marchands du Temple, « Eli, Eli, lama sabachtani ? » : « mon Dieu, pourquoi m'as-tu abandonné ? ») distincte de sa volonté divine, infaillible (chaque fois qu'il parle au nom du « père »). Selon certains auteurs, le monothélisme se prolonge dans le maronisme 46. Cette décision ne fit pas disparaître le monothélisme du Proche-Orient : un schisme eut lieu dans l'Église melkite d'Alexandrie, dirigé par Harmasios (les « harmasites ») ; au Liban, l'Église maronite, qui s'autonomisa dans les années suivant le concile (son premier évêque, Jean Maron, fut intronisé vers 687), était



Islam et christianisme au xıe siècle

sans doute à l'origine un <u>schisme monothélite</u> (mais la question est controversée) ; d'autre part, l'Arménien <u>Bardanès</u>, devenu empereur byzantin en <u>711</u>, n'eut rien de plus pressé que d'annuler ce concile et rétablir le <u>monothélisme</u> comme doctrine officielle, ce que l'épiscopat grec accepta d'ailleurs sans broncher (selon le chroniqueur Théophane, son conseiller religieux était un moine de Constantinople).

# Moyen Âge

## Contexte politique

Le partage de l'Empire romain (395) et la supposée disparition de l'Empire romain d'Occident (476) sous les assauts des <u>invasions barbares</u>, vont avoir pour conséquences l'éloignement progressif des chrétientés occidentale et orientale et la revendication tout aussi progressive d'une affirmation de la papauté dans l'ex-Empire romain d'Occident, où il n'existe plus d'autorité temporelle suprême. Ces articulations de <u>chronologie</u> basées sur les crises de l'<u>Empire romain</u> ne sont pas très pertinentes pour l'histoire du christianisme, sauf si l'on veut se cantonner à l'histoire de l'<u>Église catholique romaine</u> et suggérer qu'elle succède et se substitue à l'empire romain d'Occident.

Par ailleurs, l'émergence de l'<u>islam</u> au vir<sup>e</sup> siècle et son <u>expansion progressive</u> vont concurrencer le christianisme sur certaines terres. Ainsi, le passage d'une grande partie des chrétiens du Moyen-Orient et d'Espagne sous domination musulmane (vir<sup>e</sup> siècle), à la suite des premières <u>guerres arabo-byzantines</u> et à la Conquête musulmane du Maghreb puis de l'Espagne wisigothique (renommée Al-Andalus) modifie profondément le paysage du christianisme.

# Élaboration du concept historiographique d'Orient et d'Occident

L'étude de la séparation de 1054 entre l'Église romaine et les autres est notamment le fait de Peter L. Brown  $\frac{47}{}$ .

- La semence en est jetée lors de la période de dogmatisation évoquée ci-dessus avec la création des Églises des 2 et 3 conciles qui marquent leur refus des 3<sup>e</sup> et 4<sup>e</sup> conciles (par exemple l'Église copte en Égypte).
- La faille se crée à l'occasion du <u>deuxième concile d'Éphèse</u> qui ne réunit que les théologiens orientaux, les occidentaux n'ayant pas été invités. D'une part, cela reflétait l'état du développement de la théologie N. D'autre part, ce manque de <u>diplomatie</u> conduit à la non-reconnaissance du concile par l'Église occidentale en phase d'affirmation depuis Léon l<sup>er</sup> le Grand.
- Le schisme se produit en 1054. La « Pentarchie » se rompt : Église latine d'un côté, sous l'autorité morale et temporelle du Pape, Églises d'orient de l'autre, formant désormais une « Tétrarchie », sous l'autorité morale du patriarcat de Constantinople, qui se reconnaissent elles-mêmes et que l'on désigne communément comme l'« Église orthodoxe » ou encore les « Églises des sept conciles ». La « Tétrarchie » orthodoxe redeviendra bientôt une « Nouvelle Pentarchie » lorsqu'en 1589, par son accession au rang de Patriarcat autocéphale, la Métropolie de Moscou vient se substituer au Pape défaillant, d'où le titre de « Troisième Rome » de ce patriarcat russe (Constantinople étant la « Deuxième Rome »). Plus tard encore, d'autres Patriarcats autocéphales viennent grossir les rangs des « Églises des sept conciles ».

L'histoire des rapports entre l'Église d'Occident et les Églises d'Orient devient chaotique et reflète les rivalités de personnes et de sièges. Selon cette vision, du  $v^e$  au  $x^i$  siècle, naît, de l'Irlande à la Pologne, et de la Suède à l'Italie, une nouvelle civilisation romano-barbare, dont la religion sera une forme particulière de christianisme qui deviendra le catholicisme romain.

Sous <u>Damase I<sup>er</sup></u> (366-384) débute la revendication de l'autorité de l'évêque de Rome, comme successeur de <u>Pierre (apôtre)</u>, en matière de discipline et de liturgie. Le pape <u>Léon I<sup>er</sup></u> (440-461) pousse encore davantage dans de nombreux écrits l'exaltation du siège de Pierre mais déclare être un fidèle sujet de l'empereur. Au <u>concile de Chalcédoine</u>, l'église occidentale refuse l'une des conclusions du concile : le document n<sup>o</sup> 38 faute d'accepter de partager la primauté d'honneur en commun Constantinople ; elle la réclame pour elle seule.

Face à l'empereur <u>Anastase</u>, le pape <u>Gélase I<sup>er</sup></u> (492-496) affirme dans un texte célèbre la primauté du pouvoir spirituel face au temporel. La <u>reconquête de l'Italie</u> par l'empereur <u>Justinien</u>, achevée au milieu du vi<sup>e</sup> siècle, replace néanmoins provisoirement le pape dans l'orbite de l'Empire. Au vii<sup>e</sup> siècle, à la suite de l'<u>invasion des Lombards</u>, l'empire byzantin perd progressivement la plus grande partie de ses territoires italiens et la papauté cherche à devenir une puissance autonome en Italie. Les ravages des Lombards en Italie coïncident avec le pontificat de <u>Grégoire I<sup>er</sup> le Grand</u> (590-604). Ce pape énergique assume le gouvernement civil de Rome, affermit l'autorité de Rome sur les évêchés italiens, s'efforce d'entretenir des relations suivies avec les autres Églises d'Occident et travaille à la conversion de l'Europe du Nord. C'est aussi à partir du vi<sup>e</sup> siècle qu'on assiste progressivement à l'<u>essor</u> des écoles cléricales qui prennent le relai du <u>réseau scolaire antique</u>, qui s'était désintégré lors des invasions barbares. Ce processus culmine avec la Renaissance carolingienne aux viii<sup>e</sup> et ix<sup>e</sup> siècles. Charlemagne assure la papauté comme puissance autonome en vers 756, au moment où il vainc les Lombards, en la dotant d'un patrimoine dit « de Saint-Pierre » et légitimé ultérieurement par la <u>donation de Constantin</u>, qui est un faux. En retour, le pape le sacre « empereur d'Occident » signifiant la fin du pouvoir, sur ces territoires, de l'empereur d'Orient dont le trône est à ce moment tenu par une femme : Irène. La rupture politique entre Orient et Occident est alors consommée ; mais religieusement, l'Église de Rome fait toujours partie de la « <u>communion des sept premiers conciles</u> » et de la « Pentarchie ».

# L'Église d'Occident des Carolingiens à la féodalité

Au milieu du vine siècle, la papauté et les <u>Carolingiens</u> nouent des relations qui vont se révéler profitables pour les deux parties, et lourdes de conséquences pour la suite de l'histoire de l'Occident. À la demande de <u>Pépin le Bref</u>, le pape <u>Zacharie</u> apporte par une lettre son soutien moral à l'élimination de la <u>dynastie mérovingienne</u>: Pépin se fait sacrer roi. En échange de cet appui, Pépin mène en Italie deux expéditions dans le but de lever la menace que les <u>Lombards</u> font peser sur Rome. C'est dans ces circonstances qu'est créé l'État pontifical, qui ne disparaîtra qu'en <u>1870</u>. Cette alliance est encore plus étroite sous le fils de Pépin, <u>Charlemagne</u>. Celui-ci fait adopter la liturgie romaine, à un moment où l'extension du royaume franc correspond à celle de la Chrétienté occidentale (à l'exception des Îles britanniques et du petit <u>Royaume des Asturies</u>). Lors de la guerre contre les Saxons d'Allemagne (772-805), Charlemagne ordonne aussi la conversion en masse, et par la force, de la population, afin d'humilier son adversaire <u>49</u>. C'est aussi sous Pépin le Bref et Charlemagne que l'ancêtre du <u>chant grégorien</u>, le <u>chant messin</u>, se développe, sous l'influence de l'évêque <u>Chrodegang de Metz</u>, qui agit en tant qu'intermédiaire entre Pépin le Bref et la papauté.



Le pape Étienne II couronne Pépin le Bref.- Le dernier mérovingien. Childéric III, est déposé.

#### La crise iconoclaste

La controverse iconoclaste est la <u>dernière grande controverse théologique</u> <u>[réf. nécessaire]</u>. Elle se déroule au <u>haut</u> Moyen Âge.

Au vii siècle, l'iconoclasme est une réaction au culte des images (ou « icônes »). Ce culte se manifeste de diverses façons ; de l'illumination de l'icône à la prosternation, jusqu'à la conviction que l'icône a un caractère agissant par elle-même. Les raisons de la crise ne sont pas claires. On [Qui ?] a invoqué entre autres l'influence du judaïsme et de l'islam. Les premières mesures iconoclastes sont prises en 725 par l'empereur Léon III. Il remplace le patriarche Germanós par un iconoclaste, Anastase. Dans un premier temps, il n'y a pas de persécutions. Le successeur de Léon, l'empereur Constantin V Copronyme, convoque un concile qui fait de l'iconoclasme la doctrine officielle de l'Empire d'Orient. Il doit faire face à l'opposition des moines qui sont iconodules (partisans du culte des images). Sous l'impératrice Irène a lieu une réaction : en 786-87, un nouveau concile renverse la tendance et rétablit le culte des images. La hiérarchie « orthodoxe » suit la volonté impériale. En 815, un autre empereur, Léon V l'Arménien, revient à l'iconoclasme. Il doit faire face à une opposition puissante menée par Théodore le Stoudiote. Dès la mort de l'empereur Théophile, en 845, le culte des images est définitivement rétabli.

### Lutte entre l'Église d'Occident et les pouvoirs temporels aux xi<sup>e</sup> et xii<sup>e</sup> siècles

L'Église d'Occident se veut l'instance spirituelle, supérieure - dans la conception aristotélicienne - à l'état temporel. Depuis l'époque carolingienne, le pape est également à la tête d'un État et ne manquera pas de jouer sur les deux tableaux.

Au x<sup>e</sup> siècle, l'évêque de Rome devenu pape est sous la tutelle de l'aristocratie romaine quand se dissout l'Empire carolingien, puis sous celle des empereurs germaniques. L'ensemble du monde religieux est sous l'emprise des seigneurs féodaux, dans laquelle la fonction d'évêque est un bien de famille.



L'antipape <u>Clément III</u> (au centre) avec l'empereur <u>Henri IV</u>, Codex Jenensis Bose, (1157).

L'idée d'indépendance fait son chemin. Au xi<sup>e</sup> siècle, sous l'influence du moine Hildebrand, le pape Nicolas II confie l'élection pontificale au collège des cardinaux (1059). En 1073, Hildebrand devient pape sous le nom de Grégoire VII. Il va lancer ce que l'on appelle la « réforme grégorienne ». Sa doctrine est élaborée dans le *Dictatus papæ*, qui affirme la primauté du Pape y compris sur les autres souverains. Au même moment, Grégoire VII favorise la construction du droit canonique, discipline centrale de l'Université de Bologne fondée en 1080, qui sera codifiée avec le décret de Gratien au xii<sup>e</sup> siècle.

En s'attaquant à l'investiture laïque, Grégoire VII entre en conflit avec l'empereur germanique <u>Henri IV</u>. Celui-ci fait déposer le pape par une assemblée d'évêques à <u>Worms</u>. C'est le début de la <u>Querelle des Investitures</u>. Le pape fait à son tour déposer l'empereur. Face à la rébellion de nombreux

vassaux, l'empereur « va à <u>Canossa</u> » : en tenue de pénitent, il va implorer le pardon du pape au château de Canossa en Toscane (1077). En fin politique, en <u>1080</u>, l'empereur fait élire un antipape, <u>Clément III</u>. Ce n'est qu'en <u>1122</u>, que son fils <u>Henri V</u> conclut avec le pape <u>Calixte II</u> un accord connu sous le nom de <u>concordat</u> de Worms. Aux termes de ce compromis, l'investiture temporelle des évêques et abbés revient à l'empereur, tandis que le pape leur accorde l'investiture spirituelle. La papauté n'entend cependant pas renoncer à ses prétentions. En <u>1139</u>, le <u>deuxième concile</u> du <u>Latran</u> affirme que « Rome est à la tête du monde ». Le conflit reprend de plus belle au milieu du <u>XII</u>e siècle: il



Dans le <u>Dictatus papæ</u>, <u>Grégoire VII</u> affirme la primauté du pape sur les autres souverains.

oppose l'empereur Frédéric Barberousse au pape Alexandre III, avec un schéma sensiblement identique : l'empereur fait désigner un antipape, tandis

qu'Alexandre III s'allie à la ligue des villes lombardes. Le conflit militaire tourne au désavantage de Frédéric Barberousse, qui doit signer la paix de Venise (1177). Cet épisode aura une conséquence importante : au troisième concile du Latran (1179), il est décidé que le pape sera dorénavant élu à la majorité des deux tiers du collège des cardinaux.

# La rupture de la « Pentarchie » par le schisme de 1054

Au IXe siècle, le premier problème grave tourne autour de la nomination du patriarche de Constantinople. L'empereur Michel III dépose le patriarche Ignace, et le remplace par Photios. Le pape Nicolas Ier, qui y voit une occasion d'intervenir dans les affaires de Constantinople, finit par refuser de reconnaître Photios: c'est le « schisme de Photius ». On évoque alors, pour la première fois, la question du « filioque », qui reste en suspens lorsque le pape et Photios réconcilient. Le schisme de 1054 dont les origines sont politiques, intervient lorsque le légat du pape Hubert de Moyen-moutier et le patriarche de Constantinople Michel Cérulaire s'excommunient mutuellement. La séparation des églises suit en gros la frontière linguistique et politique qui partageait les deux Empires d'Occident et d'Orient : les églises de liturgie latine suivent Rome, celles de liturgie grecque, slavonne ou roumaine suivent Constantinople. Les quatre patriarcats d'Orient (Jérusalem, Alexandrie, Antioche et Constantinople) continuent à suivre le symbole de Nicée-Constantinople, tandis que l'église de Rome y ajoute le « filioque », une modification doctrinale due à Charlemagne, qui change complètement les rapports de l'Église romaine avec les non-catholiques, puisqu'avec le « filioque », seule une âme chrétienne peut être sauvée, alors que sans lui, Dieu peut sauver toute âme, chrétienne ou non : cette différence va rendre le prosélytisme et les missions de l'Église latine, mais aussi sa volonté de contrôle sur ses fidèles (Inquisition) beaucoup plus fortes qu'auparavant, et va contribuer à motiver les croisades, émaillées d'une multitude d'incidents entre « Latins » et « Grecs ».

En 1204, le sac de Constantinople par les croisés va consommer la rupture. Mais ce sont les innovations doctrinales et canoniques de Rome qui la rendent irréversible (Filioque, Purgatoire, autorité temporelle des papes, célibat des prêtres, inquisition...). À deux occasions, au deuxième concile de Lyon en 1276 et au concile de Florence en 1439, pour obtenir le soutien des armées occidentales contre la conquête musulmane, des empereurs byzantins reconnaissent la primauté du pape de Rome, et tentent de reconstituer la « Pentarchie », mais sont désavoués par la hiérarchie de ce que l'on peut maintenant appeler l'Église orthodoxe. Après la chute de l'empire d'Orient, du xie au xve siècle, l'Église occidentale n'aura de cesse que de reconquérir les petites églises en sorte d'isoler les églises orthodoxes.

Enfin, la Quatrième croisade, en affaiblissant de manière irréversible l'<u>Empire byzantin</u> dont les ressources économiques sont captées par les <u>thalassocraties</u> vénitienne et génoise, l'empêche de continuer à jouer son rôle de « bouclier de l'Europe » face aux <u>Turcs ottomans</u> qui débarquent en <u>1332</u> en <u>Europe</u>, encerclent <u>Constantinople</u> qu'ils prennent en <u>1453</u>, puis portent en <u>1526</u> leur frontière aux portes de <u>Vienne</u>, qu'ils assiègent en <u>1529</u> et <u>1683</u>.

# Apogée de la société chrétienne occidentale au xIIIe siècle

Le processus engagé aux xi<sup>e</sup> – xii<sup>e</sup> siècles culmine au xiii<sup>e</sup> siècle, sous le pontificat d'<u>Innocent III</u>. Celui-ci a une conception élevée de la fonction pontificale. Sur le plan spirituel, son autorité est sans partage et s'exerce à travers toute la chrétienté occidentale par l'envoi de <u>légats pontificaux</u>. Sur le plan temporel, il fait une distinction entre l'*auctoritas* du pape et la *potestas*, que les souverains tiennent du pape. Innocent III intervient dans les affaires temporelles de nombre d'États en excommuniant ou déposant les souverains. Il obtient par ailleurs que plusieurs de ces souverains se déclarent <u>vassaux</u> du Saint-Siège (notamment <u>Jean sans Terre</u>, roi d'Angleterre). Ses successeurs reprennent la lutte contre l'Empire incarné par le <u>Hohenstaufen Frédéric II</u>. Le conflit sans merci qui oppose les <u>guelfes</u> (partisans du pape) aux <u>gibelins</u> (partisans de l'empereur), tourne à l'avantage de la papauté : grâce à l'appui de <u>Charles d'Anjou</u>, la dynastie des Hohenstaufen est éteinte et le Saint-Empire éliminé d'Italie. La papauté triomphe également en Orient : au <u>deuxième concile de Lyon (1274)</u> l'empereur <u>Michel VIII Paléologue</u>, partisan de l'« union des Églises », reconnaît la primauté du pape de Rome. Ces succès sont de courte durée : dès la mort de Michel VIII, l'Église byzantine rejette l'union, tandis qu'en Occident le roi de France <u>Philippe le Bel</u>, irrité par les ingérences du Saint-Siège, opère un coup de force : lors de l'épisode connu sous le nom d'« <u>attentat d'Anagni</u> », il s'en prend physiquement au pape Boniface VIII (1303), qui meurt du choc de cette humiliation.

# Crises de l'Église aux xive et xve siècles

Grosso modo, du point de vue l'église latine, le christianisme connait une hérésie par siècle, parfois plus. Venu s'installer provisoirement à <u>Avignon</u> pour préparer le <u>concile de Vienne</u>, destiné à condamner les Templiers, le pape français <u>Clément V</u> finit par y demeurer, vu l'insécurité qui règne en Italie. Cette situation se perpétue sous ses successeurs <u>Jean XXII</u> et <u>Benoît XII</u>. L'administration papale atteindra un degré de centralisation inégalé jusqu'alors, notamment en matière de fiscalité pontificale, mais les prétentions de la papauté à gouverner le monde chrétien suscitent de plus en plus d'opposition, notamment de la part de théologiens comme <u>Marsile de Padoue</u> ou <u>Guillaume d'Ockham</u>. Les monarchies occidentales comme la France et l'Angleterre, elles aussi sur la voie de la centralisation, se rebiffent. C'est cependant le luxe de la cour papale qui finit par scandaliser bon nombre de chrétiens.

L'écrivain <u>Pétrarque</u> la traite de « nouvelle Babylone » et <u>Catherine de Sienne</u> la dénonce en termes encore plus violents. Sensible à ces critiques, le pape <u>Grégoire XI</u> revient s'installer à Rome en <u>1377</u>. À peine élu, son successeur <u>Urbain VI</u>, extrêmement autoritaire, entre en conflit avec les cardinaux. Sous prétexte qu'ils ont élu le nouveau pape sous la contrainte de la population romaine, une majorité de ceux-ci procèdent à l'élection d'un nouveau pape, <u>Clément VII</u>, qui s'installe à Avignon. Urbain VI refuse de s'effacer. C'est le début du <u>Grand Schisme d'Occident</u> (1378-1417).

La querelle d'obédience divise le monde chrétien occidental tout entier. Le schisme se prolonge après la mort des deux protagonistes, qui ont chacun un successeur. Le <u>concile de Pise</u> (1409), embrouille encore un peu plus la situation en élisant un troisième pape. Dans une Chrétienté occidentale désorientée, des remises en cause doctrinales voient le jour: en Angleterre celle de <u>John Wyclif</u> condamnée en <u>1382</u> et surtout en <u>Bohême</u> celle de <u>Jan Hus</u>, moins radicale mais plus durable. L'empereur <u>Sigismond</u> convoque le <u>concile de Constance</u> en <u>1414</u>. Celui-ci condamne les théories de Wyclif et Hus. Ce dernier est exécuté. Le concile dépose ensuite les trois papes et procède à l'élection d'un pape qui fait enfin l'unanimité : <u>Martin V</u>. Si l'unité de l'Église est rétablie, le besoin de réformes continue à se faire sentir. Certains théologiens voient la solution dans la tenue régulière de conciles (<u>conciliarisme</u>). Ces thèses se retrouvent d'ailleurs dans les décrets *Haec sancta* et *Frequens* du concile de Constance. Le <u>concile de Bâle</u> à peine réuni en <u>1431</u>, il est dissous par le pape <u>Eugène IV</u>. Les participants au concile se rebiffent et refusent de se disperser. Ce mini-schisme se termine par la victoire du pape qui manœuvre habilement en convoquant un nouveau concile à Ferrare puis à <u>Florence</u>.



Hus au bûcher. Chronique de Spiez illustrée de Diebold Schilling le Vieux, 1485

Si la primauté du pape sur les conciles est acquise pour longtemps, le pouvoir papal est néanmoins battu en brèche sur plusieurs fronts, qu'il s'agisse de l'indépendance des Églises nationales, comme en France où le roi promulgue la <u>Pragmatique Sanction de Bourges</u>, ou de la persistance de mouvements radicaux, comme en Bohême, où le pape doit transiger avec les Hussites. Par ailleurs, les conflits au sommet de l'Église ont jeté le trouble dans l'esprit des fidèles, dont la piété prend un caractère plus personnel. Au xv<sup>e</sup> siècle, le christianisme occidental est traversé par un courant mystique, dont <u>Maître Eckhart</u> et Jean de Ruisbroek sont les représentants les plus connus.

# Le temps des réformes

Le temps des Réformes n'est pas seulement l'affaire des Églises qui en sont issues. C'est un mouvement européen issu de facteurs religieux, politiques, démographiques, économiques, culturels et technologiques.

### Les facteurs de la Réforme

#### Facteurs religieux

Au xv<sup>e</sup> siècle et au début du xvi<sup>e</sup> siècle, la chrétienté est encore imprégnée par certains aspects de la mentalité du Moyen Âge. Elle est tourmentée par la peur de la damnation éternelle et par l'espérance du salut. L'Église a mis en place au cours des siècles tout un arsenal de mesures permettant de gagner son salut et de réduire la durée passée au purgatoire : jeûne, pénitence, pèlerinages, prières, processions, culte de la Vierge, culte des saints et commerces des reliques, commerce des indulgences. Le bas clergé issu du peuple est à peine instruit et contribue à faire de la religion un ensemble de pratiques plus proches de la superstition que de la foi. Le peuple des fidèles, souvent illettré (seulement 10 % de la population sait lire), qui entend la parole de Dieu proclamée en latin dans les églises, et qui donc n'a accès qu'à des commentaires de la Bible en langue vulgaire, est souvent désorienté par ces pratiques formelles. La croyance à la sorcellerie est très répandue. Les réformateurs n'auront donc de cesse de revenir à la source : l'interprétation de la Bible, traduite en langue vernaculaire 51.

#### **Facteurs politiques**

Au début du  $xv_1^e$  siècle, la chrétienté est essentiellement répartie entre l'Espagne et le Saint-Empire romain germanique, vaste ensemble dirigé par Charles Quint, la France dirigée par François I<sup>er</sup>, le Portugal, l'Angleterre, les États pontificaux, et les pays scandinaves. Elle est menacée à l'est par l'Empire ottoman. Les rivalités entre certains souverains, surtout ceux qui dirigent les deux principales puissances du continent, Charles Quint et François I<sup>er</sup> (qui n'hésitera pas à s'allier avec les Ottomans contre Charles Quint), auront pour effet de retarder la tenue d'un concile pour régler les questions religieuses. Le concile de Trente n'ouvrira qu'en 1545 et ne se terminera, après deux interruptions, qu'en 1563, alors que la rupture entre catholiques et protestants est déjà consommée 1563.

#### Facteurs démographiques

Le mouvement des <u>essartages</u> produit une meilleure nourriture et l'allongement de la durée de la vie. Des surplus se dégagent et créent des courants commerciaux et donc monétaires. L'Église encourage le retard de l'âge du mariage ; une nouvelle période de la vie se développe : l'adolescence propice aux études 52. L'Église développe donc des écoles.

#### **Facteurs culturels**

On invente la philologie (étude des textes), et la <u>critique textuelle</u> grâce à laquelle Lorenzo Valla démontre que la <u>Donation de Constantin</u> est un faux du  $v^e$  siècle  $\frac{53}{5}$ . Avec l'exil des érudits grecs, à la suite de la chute de Byzance, on voit arriver en Occident des manuscrits bibliques grecs que personne n'avait jamais vus  $\frac{54}{5}$ ; les humanistes contribuent à cette remise en question.

Les Voyages de grande découvertes amènent à s'interroger sur le  $\underline{\text{salut}}$  des  $\underline{\text{indigènes}}$  avant leur évangélisation, partant sur son propre salut dans un environnement où la mort est toujours proche, celui des grandes  $\underline{\text{pestes}}$ .

### Facteurs économiques

Les voyages de grande découvertes amènent une extension du commerce, à partir de l'Espagne, dans lesquels une partie des féodaux européens (anglais, italiens, espagnols, princes d'Europe centrale et baltes) prend part. Une amélioration de la qualité de la monnaie et l'adoption d'un bi-métallisme produit un enrichissement et la faculté de devenir mécène 55. Les papes issus des grandes familles italiennes se conduisent comme n'importe quels féodaux.

À la fin du xv<sup>e</sup> siècle, l'Église était en crise. Au niveau de la papauté et du haut clergé cette crise se manifestait par des pratiques et des comportements qui n'avaient plus aucun rapport avec la foi : les papes faisaient la guerre et se préoccupaient plus de s'enrichir que de faire respecter la religion. Ils pratiquaient le <u>népotisme</u>, c'est-à-dire qu'ils plaçaient leurs protégés (souvent leurs enfants illégitimes) à des postes importants ; le haut clergé pratiquait le cumul des bénéfices ecclésiastiques ; on vendait des simonies et on se livrait à la vente d'indulgences (pardon des péchés). Des croyants réagissent à cette situation.

### Facteurs technologiques

L'invention de l'<u>imprimerie</u> rend le livre moins précieux, moins cher, et donc plus répandu. On imprime aussi des tracts et des placards N. La première bible est imprimée (en latin) dès 1455. Les écrits des réformateurs seront très largement diffusés grâce à l'imprimerie.

# La Réforme protestante

L'adoption de la Réforme est aussi un caractère politique. C'est un moyen pour les princes d'affirmer leur indépendance face à une papauté revendiquant une théocratie universelle ou pour les populations de pouvoir se révolter face un souverain mal accepté comme en Écosse et aux Pays-Bas espagnols. Dès le xvi<sup>e</sup> siècle, se développent au sein de la Réforme des mouvements plus radicaux appelés à jouer un rôle dans le développement du protestantisme : le

<u>puritanisme</u> en Angleterre et le <u>baptisme</u> en Europe centrale. Par ailleurs, les nouvelles colonies anglaises en Amérique du Nord serviront de refuge à de nombreux groupes persécutés en Europe. Ceci explique que les États-Unis soient encore actuellement un des foyers les plus vivaces du <u>protestantisme</u> avec l'Europe du Nord (Suède, Danemark, Lituanie, Pays-Bas) et l'Europe Centrale (Allemagne, Suisse, Hongrie).

Les excès commis par un petit groupe d'anabaptistes fanatiques qui avaient pris le pouvoir à <u>Münster</u> en <u>1534</u> ont contribué à dresser contre eux les autorités tant catholiques que protestantes. La majorité des anabaptistes sont pourtant pacifistes, comme en témoigne la prédication de <u>Menno Simons (1496-1561)</u>, un de leurs principaux dirigeants, auquel doit son nom les mennonites. Un autre groupe d'anabaptiste, implanté en Moravie, porte le nom de frères Moraves.

Dès le début du xvIIIe siècle, le protestantisme s'épanouira en Amérique du Nord. La plupart des colonies anglaises ont été fondées par des groupes protestants très divers. Un des groupes les plus connus est celui des *Pilgrim Fathers* ou pères pèlerins qui fondent Plymouth au <u>Massachusetts</u> en 1620, composé de Puritains anglais. À partir de 1639, <u>Roger Williams</u>, chassé du Massachusetts, fonde des Églises baptistes dans la colonie de <u>Rhode Island</u>. Le <u>quaker</u> anglais <u>William Penn (1644-1718)</u> fonde en 1682 la colonie de <u>Pennsylvanie</u>. Il y invite les mennonites allemands, persécutés dans leur pays, qui arrivent par dizaines de milliers. Des calvinistes écossais et hollandais fondent des communautés presbytériennes.

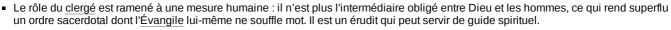
### La Réforme dans le Saint-Empire

Martin Luther (1483-1546) est un moine tourmenté par son <u>salut</u>, il s'interroge donc sur la situation décrite ci-dessus. Dès 1515, il commence à « repenser » la religion en donnant des cours sur certaines <u>épîtres de Paul</u> (dont l'<u>épître aux Romains</u>), et en <u>1517</u>, quand les envoyés du pape arrivent pour vendre les indulgences, il affiche sur la porte de son <u>église 95 thèses</u>, dans lesquelles il condamne la <u>vente d'indulgences</u> et les autres abus de l'<u>Église</u>. Le pape le somme de se rétracter et face à son refus l'excommunie.

Luther devra également faire face à l'empereur <u>Charles Quint</u>. Ce demier, soucieux de ménager à la fois le pape et les princes de l'Empire dont certains avaient déjà rallié le <u>luthéranisme</u> (nom de la doctrine de Luther), hésitera entre la répression et la tolérance. D'abord, il chasse Luther mais devant les protestations de certains princes luthériens (d'où le nom de religion protestante), il accorde à chaque prince le droit de choisir sa religion, ses sujets étant obligés de le suivre.

#### Les thèses de Luther:

- Le croyant doit pouvoir recourir directement à la <u>Bible</u> car la religion est une affaire de contact personnel entre la créature (l'homme) et son créateur (Dieu). Dans cet esprit Luther traduit la bible en allemand.
- Le salut ne peut s'espérer que par la grâce divine (sola gratia), don gratuit qui rend inutiles les œuvres qui ouvriraient des mérites dans l'économie de la <u>Rédemption</u>, par la foi (sola fide) et par les écritures (<u>Sola scriptura</u>) qui expriment la vraie parole de <u>Dieu</u>.



• Luther élague le christianisme des doctrines non bibliques construites par la tradition (<u>culte de la Vierge</u> et des <u>saints</u>, <u>purgatoire</u>), ne garde que les deux sacrements évoqués dans le Nouveau Testament : le baptême et la Cène.

Du point de vue politique, il se rangera du côté des bourgeois contre les paysans et le petit peuple qui avaient cru trouver un soutien dans sa doctrine et s'étaient révoltés contre leurs princes avec la <u>Réforme radicale</u>.



Martin Luther met au point un système théologique inspiré de <u>saint</u>

<u>Augustin</u>, propre à calmer l'angoisse que lui pose l'incertitude de son propre salut 50

# La Réforme en Suisse

En Suisse, la Réforme a lieu en même temps qu'en Allemagne. Les idées du réformateur suisse <u>Ulrich Zwingli</u> (1484-1531) sont au départ proches de celles de Luther. À partir de 1529, il s'éloigne du luthéranisme et perd le soutien des princes allemands. Il est tué en 1531 à la bataille de Kappel, qui oppose les cantons suisses catholiques à <u>Zurich</u>. Cette défaite militaire freine le développement du protestantisme en Suisse. Le réformateur français <u>Calvin</u> appelé, chassé, puis rappelé à <u>Genève</u> (1541), fait de cette ville un bastion du protestantisme. Il fait condamner à mort et brûler <u>Michel Servet</u> parce que celui-ci réfutait la doctrine de la Trinité.

#### La Réforme en France

Les idées de Luther inspirent un juriste français, Jean Calvin (1509-1564). Ce demier propage d'abord le <u>luthéranisme</u> puis le transforme en une doctrine plus sévère. Pour le <u>calvinisme</u>, l'homme est entièrement soumis à Dieu : chacun est d'avance <u>prédestiné</u> à recevoir, ou non, la grâce: dans le débat entre la grâce divine et le <u>libre arbitre</u>, celle-là l'emporte nettement. Il faut gouverner suivant les Écritures (dépouillement total des lieux de cultes, réglementation des tenues vestimentaires, bijoux, etc.).

Cette doctrine, dont le succès est partiel en France, s'impose en Suisse, dans le nord des <u>Provinces-Unies</u> (actuels Pays-Bas) et en Écosse. Par ailleurs, des calvinistes persécutés en Angleterre émigrent en Amérique du Nord, notamment aux États-Unis.

En France, la Réforme aboutit à la persécution des <u>Huguenots</u> et à de sanglantes <u>guerres de religion</u>. En 1598, <u>l'édit de Nantes</u> y mit un terme pour 60 ans en autorisant le culte réformé, jusqu'à la <u>révocation de cet édit</u> par <u>Louis XIV</u> en 1685. Les <u>Huguenots</u> sont à nouveau persécutés par les <u>Dragonnades</u> et forcés à se convertir au catholicisme.

### La Réforme en Angleterre

Dans ce pays, les motivations sont d'abord politiques ; leur caractère religieux tient à l'indépendance de l'église d'Angleterre en regard d'une volonté pontificale <u>théocratique</u>. Le roi d'Angleterre, <u>Henri VIII</u>, veut être le seul à contrôler son royaume (absolutisme). Il désire donc se débarrasser du pouvoir que détient le pape sur l'Église d'Angleterre. Il trouve un prétexte (son divorce refusé par le pape) et, en <u>1534</u>, se proclame chef de l'Église d'Angleterre ou anglicane. L'<u>anglicanisme</u> réunit une grande partie de la doctrine calviniste et la hiérarchie et du rituel catholique (décorations, fastes nécessaires pour célébrer la gloire de Dieu).

Les <u>calvinistes</u> qui ne tolèrent pas cette adaptation sont persécutés et s'exilent (voir <u>puritanisme</u>). En Angleterre les puritains ou non-conformistes estiment que <u>l'Église anglicane</u> ne s'est pas suffisamment dégagée du catholicisme; ils sont notamment opposés à l'organisation épiscopalienne à laquelle ils préfèrent des communautés d'anciens et des synodes, c'est-à-dire une conception congrégationaliste de l'Église. Ils sont aussi partisans d'une plus grande rigueur morale. Face à l'opposition et à la politique de persécution de la plupart des souverains anglais (sauf sous <u>Cromwell</u>) du xvi<sup>e</sup> au xvii<sup>e</sup> siècle, ils émigreront d'abord vers les Provinces-Unies, où ils entreront en contact avec la tendance baptiste.

Les <u>baptistes</u> sont opposés au baptême des enfants (<u>pédobaptême</u>), auquel ils préfèrent le baptême des adultes. Ils pratiquent le baptême par immersion, plutôt que par aspersion. Eux-mêmes récusent le terme d'« <u>anabaptistes</u> », à savoir « qui rebaptisent » dont les affublent leurs adversaires : il ne peut en effet être question d'un « rebaptême », puisque celui des enfants ne peut être considéré comme valable. Leur idée du <u>congrégationalisme</u> va plus loin que celle des puritains : l'interprétation des Écritures repose sur le consensus qui résulte d'un débat auquel chaque membre de la communauté peut prendre part. Il s'agit d'une conception très démocratique du christianisme.

# La Contre-Réforme ou « Réforme catholique »

« Depuis le concile de Trente, l'Église catholique n'a développé de théologie qu'anti-protestante », écrit <u>Yves Congar</u>  $\frac{56}{2}$ . C'est une tendance de fond qui préside encore à la crise moderniste de ture jusqu'au concile Vatican II  $\frac{58}{2}$ .

Devant la crise politico-religieuse, l'Église catholique engage le mouvement de la <u>Contre-Réforme</u>, sous la bannière des <u>Jésuites</u>, sorte d'« armée » au service du pape chargée de la formation intellectuelle (collèges) et des <u>missions évangélisatrices</u>, notamment dans le <u>Nouveau Monde</u> et en <u>Asie</u> (ce qui provoquera la <u>Querelle des rites</u> à la fin du xvii<sup>e</sup> siècle). L'<u>Inquisition</u>, tribunal religieux créé au xiii<sup>e</sup> siècle, est rétablie. Elle fait torturer et brûler les hérétiques. En <u>1543</u>, l'Index des « livres interdits » est instauré.

Pour consacrer ces décisions, le pape accepta finalement de réunir le concile de Trente (1542-1563). Celui-ci décida :

- de mettre un terme aux nombreux abus (concubinage des prêtres, la non-résidence des évêques, l'ignorance intellectuelle de nombreux curés)
- de maintenir la doctrine catholique dans ses dogmes (le pouvoir intercesseur de la Vierge Marie et des saints, l'Eucharistie, le pouvoir de l'image...)
- garder les traditions de l'Église romaine (prière et Bible en latin, le prêtre n'est pas un homme comme un autre donc obligation du célibat), c'est-à-dire sans tenir compte des idées humanistes (notamment Érasme)

Le développement de la Contre-réforme ne suit pas le même cours dans les différents pays catholiques. Dans une politique défavorable à l'égard du pape et de l'Espagne, la France n'accepta pas les principes du concile de Trente et s'opposa catégoriquement à l'inquisition. La Contre-réforme ne débuta en France que dans les années 1580. Elle atteint son apogée sous le règne de Louis XIV. En Allemagne, la Contre-réforme déboucha sur la guerre de Trente Ans.

# **Expansion coloniale**

En 1455, le pape Nicolas V concéda au Portugal l'exclusivité du commerce avec l'Afrique et encouragea Henri le Navigateur à soumettre en esclavage les « sarrasins et autres infidèles », comptant sur les progrès des conquêtes pour obtenir des conversions . Après la découverte de l'Amérique par les Européens en 1492, le pape Alexandre VI est amené à arbitrer le partage du nouveau monde entre les puissances espagnoles et portugaises  $\frac{N \cdot 8}{N}$ , et leur attribue l'activité de mission qui a souvent été considérée par les puissances coloniales comme un instrument permettant d'introduire les intérêts occidentaux, voire de légitimer des interventions politiques ou militaires. Le catholicisme s'implante aux Amériques avec les conquêtes espagnoles, au Mexique avec la conquête de Cortés et au Pérou à la suite de celle de Pizarre  $\frac{60}{N}$ . Les missions vers l'Asie remportent peu de succès, sauf aux Philippines et à  $\frac{60}{N}$ .

Les bulles pontificales <u>Sublimus Dei</u> (29 mai 1537) et <u>Veritas ipsa</u> du pape <u>Paul III</u> (<u>2 juin</u> 1537) condamnent l'esclavage des <u>Amérindiens</u> ainsi que « toute mise en doute de la pleine humanité de ceux-ci », mais n'évoque pas les Noirs. Après la <u>Controverse de Valladolid</u> en <u>1550</u> la <u>traite négrière</u> se généralise.

À l'issue des guerres de religion qui opposèrent catholiques et protestants en Europe, les colonies anglaises d'Amérique offrirent dès le xvii siècle un asile à ceux qui fuyaient l'intolérance religieuse en Europe. Alors que le Nord-Est restait <u>puritain</u> et les États du Sud <u>anglicans</u>, dans les États du centre l'arrivée des immigrants <u>anabaptistes</u> et <u>piétistes</u> allemands, des <u>frères moraves</u> tchèques, des <u>presbytériens</u> écossais et nord-irlandais, des <u>huguenots</u> français, des <u>méthodistes</u> et <u>baptistes</u> anglais notamment provoquèrent le foisonnement religieux du <u>grand réveil</u>. C'est dans ce contexte que de grands prédicateurs itinérants parcoururent le territoire.

L'Église coloniale prit fin en Amérique du Sud, après l'expulsion des Jésuites en 1767 puis la prise d'indépendance des États vis-à-vis de l'Europe 60.

# L'Église catholique et la modernité

# L'Église catholique et les Lumières

À la fin du xvi<sup>e</sup> siècle, les premières lectures critiques <sup>N 9</sup> de la Bible entamèrent le monopole spirituel de l'Église catholique romaine, tandis que la Révolution copernicienne avait mis en cause le géocentrisme. La hiérarchie catholique ne reviendra sur cette question qu'au milieu du xviii<sup>e</sup> siècle, sous Benoît XIV. Si ce dernier admet une ouverture relative de l'Église au monde moderne, il condamne toutefois sévèrement la <u>franc-maçonnerie</u> (<u>Providas romanorum</u>, 1751). Au même moment, des philosophes <u>athées</u> (comme <u>Diderot</u> ou <u>D'Alembert</u>) ou <u>déistes</u> (comme <u>Voltaire</u>) ne se privent pas de critiquer l'Église, le <u>fanatisme</u> et les <u>superstitions</u>.

~

Bien que certains, tels Maurice Sachot 6.3, attribuent au christianisme une part importante dans la séparation des pouvoirs religieux et politiques (« rendez à César ce qui est à César »), selon Paul Veyne, « l'initiative et le gros du travail sont dus aux Lumières  $\frac{63}{2}$ . L'influence grandissante de l'idée de laïcité et de sécularisation n'est cependant pas portée uniquement par des adversaires des Églises : Kant, croyant et protestant, qui pose un jalon décisif dans l'histoire des rapports entre foi et raison, prône leur autonomie respective.

### L'Église catholique et la Révolution française

La Révolution française pose la question du rapport de l'État et de l'Église dans les pays catholiques.

Dans la foulée du gallicanisme, l'Assemblée constituante de 1789 française adopte un ensemble de mesures qui transforment radicalement les structures religieuses en France :

- Elle abolit en février 1790 les vœux monastiques et supprime de fait les ordres et congrégations religieuses,
- Elle adopte le 12 juillet 1790 la Constitution civile du clergé qui subordonne l'Église à l'État, met en place des diocèses correspondant aux départements, et des prêtres et évêques élus.

Les biens du clergé sont par ailleurs confisqués. Cette décision entraîne un <u>schisme</u> entre l'Église « officielle » du point de vue de la Révolution (c'est-à-dire « assermentée ») et les membres du clergé restés fidèles au <u>pape</u> (les prêtres « réfractaires »). En novembre <u>1791</u>, un <u>décret est voté contre les prêtres réfractaires</u>. Après quelques années de persécution pure et simple de la <u>religion</u>, <u>Napoléon I<sup>er</sup></u> négocie avec le <u>pape</u> le <u>Concordat de 1801</u>, qui servira plus tard de modèle dans de nombreux pays. Cet accord marque un souci d'apaisement et permet malgré tout au pape d'affirmer son autorité sur l'Église gallicane. Le xix<sup>e</sup> siècle sera marqué par l'ultramontanisme, un courant de pensée qui reconnaît l'infaillibilité et la suprématie pontificale.

#### Le courant moderniste

Le monde « moderne » qui émerge des <u>guerres napoléoniennes</u> a changé, et l'Église catholique ne retrouvera jamais la position qu'elle occupait durant l'Ancien Régime. Les sociétés se sécularisent rapidement. En revanche, le Vatican envoie de nombreux <u>missionnaires</u> dans les colonies  $\frac{N \cdot 10}{N \cdot 10}$ .

En France, la politique pro-cléricale de la Restauration (loi Bonald abolissant le <u>divorce</u>, loi sur le sacrilège punissant ce dernier de la peine capitale, etc.) est emportée par la révolution <u>de 1830</u>. La question religieuse continue toutefois de faire débat tout au long du xix<sup>e</sup> siècle et même après, de la <u>loi Falloux</u> de 1850 favorisant l'enseignement confessionnel, à la <u>loi de séparation des Églises et de l'État</u> de 1905 en passant par les <u>lois Jules Ferry</u> sur l'<u>éducation laïque, gratuite et obligatoire <sup>64</sup>.</u>

Les <u>États pontificaux</u>, dernier vestige du pouvoir temporel de la papaute <u>65</u>, sont absorbés par le <u>nouvel État italien</u>, et à partir de <u>1870</u>, le pape se considère comme prisonnier dans la Cité du Vatican. Cette affaire ne sera réglée que sous Mussolini par les accords du Latran (1929).

En <u>1864</u>, <u>Pie IX</u> publie l'encyclique <u>Quanta Cura</u>, à laquelle s'ajoute le <u>Syllabus</u>, qui condamne sans appel 80 « erreurs modernes ». De nombreux ouvrages suspectés de « modernisme » sont mis à l'<u>Index</u>. Cette tendance se confirme lors du <u>premier concile œcuménique du Vatican</u> (1870), dont la principale décision est de proclamer l'<u>infaillibilité pontificale</u> (encyclique <u>Pastor Æternus</u>): le pape, lorsqu'il parle <u>ex cathedra</u> et en tant que docteur suprême de l'Église, ne peut, selon ce dogme, se tromper. Certains <u>évêques</u> sont en désaccord avec les décisions, ce qui donne lieu à un schisme dans la seconde moitié du xix<sup>e</sup> siècle : celui de l'Église vieille-catholique.

L'Église catholique doit affronter des courants intellectuels <u>athées</u> et <u>anticléricaux</u> 66. En France, le <u>positivisme</u> d'<u>Auguste Comte</u> secoue les fondements de la <u>métaphysique</u> et de la religion. Des penseurs tels que <u>David Strauss</u> ou <u>Ernest Renan lancent la quête du Jésus historique</u> et fondent les <u>sciences religieuses</u> ainsi que l'exégèse critique de la Bible 67. Les progrès des sciences naturelles, en <u>géologie</u> et en <u>paléontologie</u> notamment, symbolisés par la publication en 1859 de <u>De l'origine des espèces</u> de <u>Darwin</u>, invalident la <u>lecture littérale</u> de la Bible. Face à cet effritement, la papauté réagit par un raidissement doctrinal et répond par le serment antimoderniste qui encourage le fondamentalisme.

En réaction à l'infaillibilité pontificale d'une part et d'autre part à l'évolution de la lecture de la Bible, les Églises conservatrices américaines se réunissent à leur tour en Églises fondamentalistes.

Après la <u>crise moderniste</u> des premières années du xx<sup>e</sup> siècle, le débat sur le <u>modernisme dans l'Église catholique</u> se poursuit jusqu'au <u>concile Vatican II</u> (1963-1965), lancé par Jean XXIII et poursuivi par Paul VI.

### Le christianisme et la question sociale

## La doctrine sociale de l'Église catholique

Les problèmes sociaux consécutifs à la révolution industrielle (révolte des Canuts...) poussèrent les chrétiens et l'Église catholique à un renouvellement de leur pensée sociale. En effet, les profondes transformations économiques, sociales et politiques ne permettaient plus aux chrétiens et aux structures existantes de l'Église catholique d'exercer la charité dans les mêmes conditions. Il fallait refonder l'action sociale. Les premiers à contester l'idée que la misère était inévitable et même nécessaire furent des ecclésiastiques et des penseurs catholiques. On peut citer Frédéric Ozanam et Lamennais en France, Wilhelm von Ketteler en Allemagne.

Certains de ces penseurs furent d'abord condamnés par l'autorité religieuse. Il faut distinguer différentes attitudes, celle des individus (prêtres, intellectuels catholiques), celle des Églises nationales et des partis politiques qui y sont liés, et celle du pape. Peu à peu, une position officielle de l'Église par rapport au problème social prit forme. Elle aboutit en <u>1891</u> à la promulgation de l'encyclique *Rerum novarum* par la plus haute autorité de l'Église, le pape <u>Léon XIII</u>. Cette attitude obligea les Églises nationales à modifier leur point de vue et à admettre que des mesures politiques étaient nécessaires pour soulager la misère. Au niveau politique, ce nouveau courant finit par donner naissance à diverses formations politiques qui se rassembleront ultérieurement sous le nom de démocratie chrétienne. Celle-ci fut longtemps combattue par une partie importante des catholiques et par l'épiscopat.

#### Théologie de la libération

Dans les années 1960 en Amérique latine, l'ampleur des inégalités sociales et la violence des luttes incite des ecclésiastiques catholiques à soutenir les combats pour la « libération des pauvres », y compris par la révolution qui, dans cette aire culturelle, est essentiellement marxiste-léniniste, donc en théorie athée. Ce courant, dénommé « théologie de la libération » soutient qu'existe, à cote du péché personnel, un péché collectif et structurel, c'est-à-dire un aménagement de la société et de l'économie qui cause la souffrance d'innombrables « frères et sœurs humains » 69.

Au cours des années 1960 et 1970, des régimes militaires ont été établis dans la plupart des pays d'Amérique latine. Alors que la hiérarchie ecclésiastique soutient le plus souvent les dictatures en place, les militants de la théologie de la libération participent activement à la résistance contre ces dictatures et contribuent à leur déclin à partir des années 1980. Ils ont été un facteur important, sinon décisif, de la démocratisation de ces États  $\frac{70}{}$ . En Colombie, plusieurs prêtres s'engagent dans les guérillas paysannes. Parmi eux, Camillo Torres, qui meurt au combat en 1966, et Manuel Pérez, qui commande la guérilla de l'ELN (Ejército de Liberación Nacional) au cours des années  $1980^{\frac{71}{}}$ .

.Au <u>Salvador</u>, l'archevêque <u>Oscar Romero</u> est tué par des paramilitaires en mars 1980. Ignacio Ellacuria et ses cinq collègues jésuites de l'Université centre-américaine d'El Salvador sont assassinés en novembre 1989 par l'armée gouvernementale. En Argentine, certains prêtres sont torturés à mort sous le régime de <u>Jorge Videla<sup>69</sup></u>.

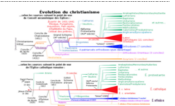
#### Le christianisme social

# Les Églises protestantes depuis la Réforme

### La gouvernance des églises protestantes

# Sciences religieuses et libéralisme théologique

Les <u>sciences</u> religieuses se classent parmi les <u>sciences humaines et sociales</u>. L'expression est souvent usitée au pluriel car il s'agit d'approches pluridisciplinaires mais non <u>théologiques</u> du fait religieux en <u>sociologie</u>, anthropologie, psychologie, philosophie, art, histoire littéraire, philologie, linguistique, exégèse ou archéologie. Le <u>droit</u> et les <u>sciences politiques</u> peuvent également être associés aux sciences religieuses lorsqu'il s'agit d'étudier comment les <u>sociétés</u> régulent, de façons très diverses, le fait religieux, allant du statut des institutions et des communautés déclarées croyantes (comme par exemple les <u>républiques islamiques</u>) à celui des des accommodements raisonnables comme la <u>laïcité</u>. En <u>1885</u> l'école pratique <u>des hautes études</u> fut la première en France à créer une section de sciences religieuses s'. Les sciences religieuses n'ont de rapports avec la <u>théologie</u> que pour éclairer la compréhension de certaines manifestations phénoménologiques.



Deux points de vue <u>historiographiques</u> de la diversité évolutive du christianisme illustrés par des diagrammes en branches.

Le « <u>libéralisme théologique</u> », lui, a été décrit comme une interprétation de moins en moins littérale des textes sacrés, prenant en compte les apports des sciences religieuses  $\frac{73}{5}$ , selon l'aphorisme de  $\frac{1862}{5}$  « La parole de Dieu est rendue caduque par les traditions des hommes » du bibliste Robert Young (en)  $\frac{74}{5}$ .

L'<u>histoire des religions</u> est un intérêt objectivant pour les traditions religieuses, dans une tradition comparatiste. La mise à distance historique a permis de traiter la diversité des faits religieux comme une réalité non polémique. Évitant toute folklorisation du religieux, d'autres disciplines analysent le fait religieux comme une réalité vivante spécifique, à la fois englobée et distincte des *cultural studies*. La sociologie des religions est la branche des sciences religieuses qui étudie les aspects quantitatifs (comme la géographie) et la <u>phénoménologie</u> des religions (comme l'anthropologie le fait dans les sociétés premières). La question de la place en sciences religieuses d'une approche des théologies comparées, vide à élucider les invariants ou les singularités <u>herméneutiques</u> de chaque tradition.

#### L'œcuménisme

- le Parlement mondial des religions (1883)
- L'œcuménisme pour un rapprochement des chrétiens dans le respect des aspirations de chacun

# Le « deuxième réveil » américain

- Apparition de nouveaux mouvements religieux aux États-Unis :
  - L'Église de Jésus-Christ des saints des derniers jours (les Mormons)

### Notes et références

### **Notes**

- 1. Voir par exemple le travail d'<u>Adrian Schenker</u> o.p. et alii, portant sur l'Ancien Testament dans *L'Enfance de la Bible hébraïque*, <u>Labor et Fides</u>
- 2. Ac 11,26
- 3. Hippolyte est souvent qualifié « d'antipape » ; c'est un anachronisme. La direction de l'Église de Rome à l'époque considérée était collégiale. Cette Église a adopté très tardivement le système de l'évêque Monarchique né en Orient. Il y a discussion sur le premier à tenir ce poste et ce serait soit en 280, soit en 320. Sur ce point voir Yves-Marie Hilaire et alii, *Histoire de la papauté, 2 000 ans de tribulations*.
- 4. Voir confession de foi
- 5. La disparition de l'Empire romain d'occident est une thèse historiographique contestée depuis une trentaine d'années comme le montre le titre de Charlemagne "empereur d'occident" ; les travaux des historiens de l'Antiquité tardive de Marrou à Brown ont relégué cette théorie au rang de l'idéologie.

- 6. Les délégations occidentales aux précédents conciles étaient chétives ou arrivaient en retard de plusieurs semaines. Cf. Richard E. Rubenstein, *Le Jour où Jésus devint Dieu*, La Découverte
- 7 C'est-à-dire des affiches
- 8. Le traité de Tordesillas, signé le 7 juin 1494 institue une ligne de partage qui passe à cent lieues à l'ouest des Acores
- 9. par exemple, la Critica Sacra de Louis Cappel
- 10. Voir Encyclique Qui Pluribus Impar

#### Références

- François Blanchetière, Enquête sur les racines juives du mouvement chrétien, éd. CERF, coll. Initiations, 2001 (ISBN 978-2-204-06215-2) cf. introduction
- 2. C'est aussi le cas de nombreux films documentaires tels de Les Romains en Germanie de Christian Twente (2015) dans le troisième épisode Le centre de l'Empire
- 3. Walter Bauer, *Orthodoxy and Heresy in Earliest Christianity*, éd. Sigler Press, 1996 (ISBN 978-0-9623642-7-3) (rééd.); <u>Traduction originale en anglais (1934) en ligne (http://ccat.sas.upenn.edu/~humm/Resources/Bauer)</u>
- 4. Adolf von Harnack, Histoire des dogmes, éd. Le Cerf, 2e éd. corr., 1993 (ISBN 978-2-204-04956-6)
- 5. En particulier l'école anglo-saxonne, telle que réunie au colloque d'Oxford Princeton *The ways that never share* qui conclut que le christianisme ne commence qu'avec la dogmatisation du Iv<sup>e</sup> siècle considérant Jésus-Christ comme l'unique Sauveur : Karl-Heinz Ohlig (dir), *Christologie* (2 tomes). Tome 1 : *Des origines à l'Antiquité tardive, textes en main*, Cerf;
- 6. Karl-Heinz Ohlig (dir), Christologie, I, Des origines à l'antiquité tardive, CERF 1996.
- 7. Revue de l'antiquité tardive (http://antiquitetardive.free.fr/Revue.html) EPHESS.
- 8. Paul Veyne, Peter Brown, Aline Rousselle, Genèse de l'Antiquité tardive, Gallimard 1983.
- 9. Nikolaos Svoronos, Ιστορία τών Μεσών χρονών (Histoire du Moyen Âge, en grec), ed. Λykeioy, Athènes 1963
- 10. François Blanchetière, Enquête sur les racines juives du mouvement chrétien, p. 217.
- 11. Pierre Geoltrain (dir.), Aux origines du christianisme, Folio/Histoire, « Introduction », p. XVII.
- 12. Simon-Claude Mimouni et Pierre Maraval, Le Christianisme des origines à Constantin éd. Puf/Nouvelle Clio, 2007, p. 285
- 13. Xavier Levieils, Contra Christianos : la critique sociale et religieuse du christianisme des origines au concile de Nicée (45-325), Walter de Gruyter, 2007, p. 139-140
- 14. Tacite Néron XV 44 : vulgus christianos appelabat, où l'auteur rapporte les tortures infligées par l'Empereur à ceux qu'il accuse de l'incendie.
- 15. Lettre d'Ignace d'Antioche aux Magnésiens, note 14, dans Les Pères Apostoliques, Coll. Foi Vivante, Cerf, 1998 p. 174.
- 16. Walter Bauer, *Orthodoxy and Heresy in Earliest Christianity*. Philadelphia: Fortress (1932 en allemand, 1971 en anglais, 2009 en français)
- 17. Quand le christianisme a changé le monde, chapitre09, p. 154 Maurice Sachot, Édition Odile Jacob
- 18. Régis Burnet, Épîtres et lettres ler-ne siècle. De Paul de Tarse à Polycarpe de Smyrne, Paris, éd. Cerf, coll. « Lectio divina » nº 192, 2003
- 19. Régis Burnet, Paul, le bretteur de l'Évangile, éd. Desclée de Brouwer, 2000, Consultable en ligne (http://pauldetarse.free.fr/Page2.html)

  Les Actes des Apôtres, qui sont attribués à l'évangéliste Luc, font depuis quelques années les frais de la critique historique. Si les biographes d'antan leur ont accordé un crédit historique sans mesure, les historiens d'aujourd'hui ont remarqué l'incompatibilité de la figure de Paul des Actes avec celle qui se dégage de ses lettres, ainsi ses rapports avec l'Église de Jérusalem ou sa conception du judaïsme. La raison en est que l'auteur de l'ensemble Luc-Actes écrit pour l'édification de ses lecteurs en utilisant un programme théologique bien défini qui lui fournit une clef pour l'interprétation des événements historiques
- 20. Enrico Norelliet Bernard Pouderon, Histoire de la littérature grecque chrétienne, 1. Introduction. Initiations aux Pères de l'Église, avec Bernard Pouderon et alii, éd. Cerf, 2008, Cerf, 2008
- 21. Les Pères Apostoliques, Paris, Cerf, 2001
- 22. Edition critique et traduction française du *Dialogue avec Triphon* par Philippe Bobichon, Fribourg, 2003: Vol. I (https://www.academia.ed u/7280008/JUSTIN\_MARTYR\_Dialogue\_avec\_Tryphon\_Dialogue\_with\_Trypho\_%C3%A9dition\_critique\_VOLUME\_I\_Introduction\_Tex te\_grec\_Traduction\_Coll\_Paradosis\_%C3%A9ditions\_universitaires\_de\_Fribourg\_Suisse\_no\_47\_1\_2003\_563\_pages); Vol. II (https://www.academia.edu/7280015/JUSTIN\_MARTYR\_Dialogue\_avec\_Tryphon\_Dialogue\_with\_Trypho\_%C3%A9dition\_critique\_VOLUME\_II\_Commentaires\_Appendices\_Indices\_Collection\_Paradosis\_%C3%A9ditions\_universitaires\_de\_Fribourg\_Suisse\_n\_47\_2\_2003\_562\_pages)
- 23. Henri de Lubac, Exégèse médiévale
- 24. Jean-Marie Mayeur et al., *Naissance d'une chrétienté (250-430) : Histoire du christianisme*, Desclée, 1995 (lire en ligne (https://books.google.com/books?id=Rq30AwAAQBAJ&pg=PA41)).
- 25. Yves Modéran, *La conversion de Constantin et la christianisation de l'empire romain* <u>en ligne (http://aphgcaen.free.fr/conferences/moderan.htm)</u>
- 26. L'expression est de Paul Veyne, Quand notre monde est devenu chrétien, éd. Albin Michel, Paris, 2007, p. 141
- 27. <u>Paul Veyne</u>, Quand notre monde est devenu chrétien (312-394) Paris, Albin Michel, 2007 <u>recension (http://assr.revues.org/16163)</u> dans Actualité de Sciences sociales des religions
- 28. Louis Bréhier, Les institutions de l'Empire Byzantin, évolution de l'humanité, Albin Michel
- 29. Hélène Ahrweiler, L'idéologie politique de l'Empire byzantin, Revue des études byzantines, 1976, Volume 34, Numéro 34
- 30. Yves Marie Hilaire (dir.), Histoire de la papauté : 2000 ans de mission et de tribulations, Tallandier, 2003 (ISBN 978-2-02-059006-8, lire en ligne (https://books.google.be/books?id=w-MRAQAAIAAJ)), p. 44
- 31. Le monde de la Bible, Bayard, numéro hors-série : « Aux origines de la papauté moderne », Automne-Hiver 2002, Bayard
- 32. André Trocmé, L'Enfance du christianisme, éd. Noésis, 1997
- 33. Paul Veyne, Quand notre monde est devenu chrétien, éd. Albin Michel, 2007, p. 141
- 34. Marie-Émile Boismard, À l'aube du christianisme, avant la naissance des dogmes, éd. Cerf, 1998
- 35. Paul Veyne, Quand notre monde est devenu chrétien (312-394), Paris, Albin Michel, 2007,
- 36. Mircea Eliade, Dictionnaire des religions, Paris, Pocket, coll. « Agora », 1994, 364 p. (ISBN 2-266-05012-5), p. 129
- 37. Bart D. Ehrman, Les christianismes disparus : La bataille pour les Écritures : apocryphes, faux et censures, CERF

- 38. Voir la conférence d'<u>introduction aux christianismes orientaux (http://www.erf-auteuil.org/conferences/introduction-christianismes-orientaux.html)</u>
- 39. Gérard Troupeau, Chrétiens face à l'Islam : premiers temps, premières controverses, <u>Bayard</u>, 2009, « La situation religieuse au Proche-Orient à l'aube de l'islam », p. 21
- 40. Gérard Troupeau, Chrétiens face à l'Islam : premiers temps, premières controverses, Bayard, 2009, « La situation religieuse au Proche-Orient à l'aube de l'islam », p. 22
- 41. Cf. Michel Kaplan, La chrétienté byzantine, du début du vil<sup>e</sup> siècle au milieu du xi<sup>e</sup> siècle. Images et reliques. Moines et moniales. Constantinople et Rome, Paris, éd. Sedes, coll. Regards sur l'Histoire, 1997, cité dans l'article Monothélisme, sur le site de Ilnstitut européen en sciences des religions, article en ligne (http://www.iesr.ephe.sorbonne.fr/index2898.html)
- 42. Gérard Troupeau, Chrétiens face à l'Islam : premiers temps, premières controverses, Bayard, 2009, « La situation religieuse au Proche-Orient à l'aube de l'islam », p. 23-24
- 43. Gérard Troupeau, Chrétiens face à l'Islam: premiers temps, premières controverses, Bayard, 2009, « La situation religieuse au Proche-Orient à l'aube de l'islam », p. 25
- 44. Walter Kaegi, Chrétiens face à l'Islam : premiers temps, premières controverses, <u>Bayard</u>, 2009, « Les défaites de Byzance en Orient », p. 26-27
- 45. Walter Kaegi, Chrétiens face à l'Islam : premiers temps, premières controverses, <u>Bayard</u>, 2009, « Les défaites de Byzance en Orient », p. 31-32
- 46. Hervé Legrand, article « Monothélisme », in *Encyclopaedia Universalis*, édition 2010, <u>extrait en ligne (http://www.universalis.fr/encyclope</u> die/monothelisme/)
- 47. The Making of Late Antiquity (1978), The Cult of the Saints: Its Rise and Function in Latin Christianity (1981), Society & the Holy in Late Antiquity (1982) The Rise of Western Christendom
- 48. F. Amsler, O. Bauer, P. Gisel, R. Gounelle, T. Laus, J.-D. Macchi, *La Christologie*, entre dogmes, doutes et remises en question, Actes de l'Université théologique libérale d'automne, Van Dieren
- 49. Bruno Dumézil, Les conversions forcées ont-elles existé ?, L'Histoire nº 325, novembre 2007, p. 69-73
- 50. Antoine Sfeir (s. dir.), Atlas des religions, Plon-Mame, 1994
- 51. Daniel Olivier, Alain Patin, Luther et la Réforme, tout simplement, Les éditions de l'Atelier
- 52. Dans Le Temps de Réformes tome 1, Pierre Chaunu expose comment l'âge du mariage recule de 12 à 18 ans entre le xe et xve siècle.
- 53. Pierre Chaunu, op.cit., infra
- 54. Pierre Chaunu, Le temps des Réformes, tome 2
- 55. Pierre Vilar, L'Or et la monnaie dans l'histoire, 1969
- 56. Yves Congar, Journal du concile, tome 1, Cerf, 2001
- 57. Sous la direction de Alain Dierkens, L'intelligentsia européenne en mutation (1850-1875). Darwin, le Syllabus et leurs conséquences dans Problème d'histoire des religions, publication de L'ULB
- 58. Yves Congar, op.cit.
- 59. Alphonse Quenum, Les Églises chrétiennes et la traite atlantique du xvº au xxº siècle, Karthala éditions, 2008 (présentation en ligne (htt p://www.persee.fr/web/revues/home/prescript/article/assr 0335-5985 1994 num 86 1 1443 t1 0303 0000 3)), p. 72-73
- 60. Mircea Eliade, Dictionnaire des religions, Paris, Pocket, coll. « Agora », 1994, 364 p. (ISBN 2-266-05012-5), p. 122
- 61. Mircea Eliade, Dictionnaire des religions, Paris, Pocket, coll. « Agora », 1994, 364 p. (ISBN 2-266-05012-5), p. 123
- 62. <u>Christian Delacampagne</u>, *Histoire de l'esclavage. De l'Antiquité à nos jours*, Paris, Le livre de poche, 2002, 319 p. (ISBN 2-253-90593-3), p. 144.
- 63. Quand le monde est devenu chrétien (http://www.scienceshumaines.com/index.php?id\_article=21104&lg=fr), compte-rendu croisé des livres de Paul Veyne et de Maurice Sachot dans *Sciences humaines*.
- 64. Voir article <u>Laïcité</u> et Alain Dierkens (éd.), « Pluralisme religieux et laïcités dans l'Union européenne », in *Problèmes d'histoire des religions*, Volume 5, éd. Université de Bruxelles, 1994
- 65. Alain Dierkens (éd.), « Le libéralisme religieux », in Problèmes d'histoire des religions, Volume 3, éd. Université de Bruxelles, 1992
- 66. Sous la direction de <u>Alain Dierkens</u>. L'intelligentsia européenne en mutation (1850-1875). Darwin, le Syllabus et leurs conséquences. Problèmes d'histoire des religions, volume 9, 1998.
- 67. François Laplanche, La Crise de l'origine, la science catholique des Évangiles et l'histoire au xx<sup>e</sup> siècle Paris, Albin Michel, coll. « L'évolution de l'humanité », 2006.
- 68. Émile Poulat, Histoire, dogme et critique dans la crise moderniste, Albin Michel.
- 69. Maurice Lemoine, Les enfants cachés du général Pinochet. Précis de coups d'Etat modernes et autres tentatives de déstabilisation, Don Quichotte, 2015, p. 144
- 70. « La vraie Eglise des pauvres » (https://www.lemonde.fr/idees/article/2013/03/30/la-vraie-eglise-des-pauvres\_3150919\_3232.html), sur Le Monde, 30 mars 2013
- 71. (es) « Homenaje a los Líderes de la Teología de la Liberación Voces de Colombia » (http://www.eln-voces.com/index.php/editorial-inde x/108-homenaje-a-los-lideres-de-la-teologia-de-la-liberacion), sur *Revista Insurrección*, 15 février 2015
- 72. E. Poulat et O. Poulat, « Le développement institutionnel des sciences religieuses en France », *Archives des sciences sociales des religions*, vol. 21, nº 1, 1966, p. 23-36 (lire en ligne (http://www.persee.fr/web/revues/home/prescript/article/assr\_0003-9659\_1966\_num\_21\_1\_2582))
- 73. « Courant libéral » dans Foyer de l'âme [1] (https://www.foyerdelame.fr/faire-vivre-la-parole/protestantisme-liberal/courant-liberal/); Charles Kurzman, (en) Modernist Islam, 1840-1940, Oxford University Press 2002, (ISBN 9780195154689).
- 74. (en) « Young's Translation: Publisher's Note and Preface (La traduction de Young : note de l'éditeur et préface) » (http://www.ccel.org/bible/ylt.htm), sur http://www.ccel.org/, 1898 (consulté le 7 janvier 2020).
- 75. Sources: École pratique des hautes études, section des sciences religieuses [2] (http://www.ephe.sorbonne.fr); Institut de recherche pluridisciplinaire « Religions, Spiritualités, Cultures, Sociétés » de l'<u>Université catholique de Louvain</u> [3] (https://www.uclouvain.be/rscs) et « Enjeux des approches empiriques des religions », revue en ligne *ThéoRèmes* [4] (http://theoremes.revues.org/).

### **Bibliographie**

#### Généralités

- Histoire générale du christianisme, ouvrage collectif sous la direction de <u>Jean-Robert Armogathe</u> (avec Pascal Montaubin et Michel-Yves Perrin pour le T.1; avec Yves-Marie Hilaire pour le T.2), éd PUF, Collection Quadrige, septembre 2010, 2896 p.
- Pierre Chaunu, Le Temps des réformes T.I La crise de la chrétienté 250-1550, T.II La Réforme protestante, Éditions Complexe, Bruxelles, 1984
- Pierre Gisel, Patrick Évrard, La Théologie en postmodernité, Éd. Labor et Fides, 1996
- Yves-Marie Hilaire (sous la direction de), Histoire de la papauté, Le Seuil, Points Histoire, Paris, 2003
- Yves-Yves Lacoste (dir.), Histoire de la théologie, Points/Sagesse, 2009 (ISBN 9782757879801)
- Manfred Lütz, Le Christianisme en procès, Lumière sur 2000 ans d'histoire et de controverses, éditions Emmanuel, 2019
- Jean-Marie Mayeur (dir.), Histoire du christianisme : des origines à nos jours, Éd.: 1990-2000 en 13 tomes

#### Judaïsme et christianisme

- François Blanchetière, Enquête sur les racines juives du mouvement chrétien, 30-135, Éditions du Cerf, coll. « Epiphanie », 2001, 587 p. (ISBN 978-2-204-06215-2)
- Jonathan Bourgel, D'une identité à l'autre ? : la communauté judéo-chrétienne de Jérusalem : 66-135, préface de <u>Dan Jaffé</u>, Judaïsme ancien et Christianisme primitif, Paris, Cerf, 2015
- Bart D. Ehrman, La Construction de Jésus : Aux sources de la tradition chrétienne, H&O, 2010 (ISBN 9782845472174)
- Bart D. Ehrman, Jésus avant les Évangiles: Comment les premiers chrétiens se sont rappelé, ont transformé et inventé leurs histoires du Sauveur, Bayard, 2017 (ISBN 978-2-227-48913-4)
- Dan Jaffé, *Le Judaïsme et l'avènement du christianisme*. *Orthodoxie et hétérodoxie dans la littérature talmudique du l<sup>er</sup> ll<sup>e</sup> siècle (htt p://www.editionsducerf.fr/html/fiche/fichelivre.asp?n\_liv\_cerf=6791)*, préface de François Blanchetière, Cerf, 2005, (ISBN 978-2204077590). Voir recension en « <a href="http://www.ict-toulouse.asso.fr/ble/site/550.html">http://www.ict-toulouse.asso.fr/ble/site/550.html</a>) (http://www.ict-toulouse.asso.fr/ble/site/550.html) \* (https://archive.wikiwix.com/cache/?url=http://www.ict-toulouse.asso.fr/ble/site/550.html) \* (https://archive.wikiwix.com/cache/?url=http://www.ict-toulouse.asso.fr/ble/site/550.html) \* Google (https://webcache.googleusercontent.com/search?hl=fr&q=cache:http://www.ict-toulouse.asso.fr/ble/site/550.html) \* Que faire ?)
- Marcel Simon et André Benoît. Le Judaïsme et le Christianisme antique, d'Antiochus Épiphane à Constantin. PUF. 5<sup>e</sup> édition. 1998.
- Marcel Simon, Les Sectes juives au temps de Jésus, PUF, 1960
- Anna Van Den Kerchove, « Histoire du christianisme » in La Documentation photographique, nº 8069, Paris, La Documentation française, 2009.

### Christianisme antique

- Walter Bauer, Orthodoxie et hérésie aux débuts du christianisme, Cerf 2009
- Adam H. Becker, Annette Yoshiko Reed (éds.) The Ways That Never Parted: Jews and Christians in Late Antiquity and the Early Middle Ages, Tübingen, J. C. B. Mohr 2003 (Colloque Oxford Princeton)
- François Blanchetière, Les premiers chrétiens (30-135) étaient-ils missionnaires ?, Editions du Cerf, coll. « Initiations », 2002, 225 p. (ISBN 978-2-204-07010-2)
- Alexandre Faivre, Chrétiens et Églises: des identités en construction. Acteurs, structures, frontières du champ religieux chrétien, Paris, Cerf-Histoire, 2011
- Maurice Goguel, Jésus et les origines du christianisme. L'Église primitive, Payot, 1947, 632 p.
- Dan Jaffé, Le judaïsme et l'avènement du christianisme : orthodoxie et hétérodoxie dans la littérature talmudique, let ule siècles, Cerf 2005
- François Laplanche, La Crise de l'origine. La science catholique des Évangiles et l'histoire au xxe siècle, éd. Albin Michel, 2006
- <u>Daniel Marguerat</u> et Eric Junod, *Qui a fondé le christianisme* ?, Labor et Fides, Genève, 2011
- Paul Mattei, Le Christianisme antique (fer − √e siècle), Ellipses Marketing, 2002
- Antonio Orbe, Introduction à la théologie des <sub>II</sub>e et <sub>III</sub>e siècles, Cerf 2012 (2 volumes)
- Maurice Sachot, L'Invention du Christ. Genèse d'une religion, Éditions Odile Jacob, « Le champ médiologique », 1998
- Maurice Sachot, Quand le christianisme a changé le monde: Tome 1, La subversion chrétienne du monde antique, Paris, Éditions
   Odile Jacob, coll. « SCIENCE HUM », 2007, 396 p. (ISBN 978-2-7381-1878-3, lire en ligne (https://books.google.com/books?id=TqTfGUZT9dUC&printse c=frontcover))
- Étienne Trocmé, L'Enfance du christianisme, Hachette, coll. « Pluriel », 1999
- Paul Veyne, Quand notre monde est devenu chrétien (312-394), Albin Michel 2007 (ISBN 978-2-226-17609-7). Voir Quand le monde est devenu chrétien (http://www.scienceshumaines.com/index.php?id\_article=21104&lg=fr), compte-rendu croisé des livres de Paul Veyne et de Maurice Sachot dans Sciences humaines.

### Monographies

- Marie-Françoise Baslez, Saint Paul, Fayard, 1991 réédition 2001
- Pierre-Marie Beaude, Premiers chrétiens, premiers martyrs, Découvertes Gallimard, Paris, 1993
- Peter Brown (historien), L'essor du christianisme occidental: triomphe et diversité. 2000-1000, Le Seuil, 1997
- Pierre Maraval (historien), Le Christianisme de Constantin à la conquête arabe, PUF, Nouvelle Clio, Paris, 1997
- Simon Claude Mimouni & Pierre Maraval, Le Christianisme des origines à Constantin, PUF, Nouvelle Clio, Paris, 2006
- Yves Modéran, La Conversion de Constantin et la christianisation de l'Empire romain
- Mordillat, Gérard & Prieur, Jérôme, Jésus après Jésus, Éditions du Seuil, Paris, 2004; vulgarisation des travaux de critique textuelles sur les actes des apôtres pour une histoire du christianisme primitif. Condensé d'une série d'émissions télévisées beaucoup plus complète (site de ARTE (http://www.arte.tv/fr/histoire-societe/archives/origine-christianisme/401220.html))

- Pierre Riché, Grandeurs et faiblesses de l'Église au Moyen Âge, Les Éditions du Cerf, Paris, 2006
- Steven Runciman, Le Schisme d'Orient, la papauté et les Églises d'Orient, Xfe-xne siècles, Les Belles Lettres, Paris, 2005
- Jean-Pierre Valognes, Vie et mort des chrétiens d'Orient, Fayard, Paris, 1994

### Voir aussi

### **Articles connexes**

- · Christianisme primitif
- Origines du christianisme
- Racines juives du christianisme
- Branches du christianisme
- Expansion du christianisme
- Origines du judaïsme
- Art pendant la Réforme protestante et la Contre-Réforme

#### Liens externes

- Notice dans un dictionnaire ou une encyclopédie généraliste : Dizionario di Storia (http://www.treccani.it/enciclopedia/i-cristianesimi-nella-storia\_(Dizionario-di-Storia)/)
- Notices d'autorité : Bibliothèque du Congrès (http://id.loc.gov/authorities/sh85025619)
- Gemeinsame Normdatei (http://d-nb.info/gnd/4030720-7) Bibliothèque nationale d'Espagne (http://catalogo.bne.es/uhtbin/authoritybrowse.cgi?action=display&authority\_id=XX56469) Bibliothèque nationale d'Israël (http://uli.nli.org.il/F/?func=find-b&local\_base=NLX10&find\_code=UID&request=987007286452005171) Bibliothèque nationale tchèque (http://aut.nkp.cz/ph114283) ·

Bibliothèque nationale de Lettonie (https://kopkatalogs.lv/F/?func=direct&local\_base=lnc10&doc\_number=000054745)

■ Textes sur la vie des premiers chrétiens (https://clio-texte.clionautes.org/la-vie-des-premiers-chretiens.html) Cliotexte

 $Ce\ document\ provient\ de\ «\ https://fr.wikipedia.org/w/index.php?title=Histoire\_du\_christianisme\&oldid=200347555\ ».$